Francois Carvajal
Edition frangaise adaptée par Jean-Paul Savignac

PARLER AVEC DIEU

Meéditation pour chaque jour de I'année Tome V

Temps ordinaire Semaines VII-XII

Titre original : Hablar con Dios

Ediciones Palabra

Traduction frangaise : Serge Nicolof

© Fomento de Fundaciones (Fundacion internacional) Madrid, 1986

© Le Laurier, Paris, pour 1'édition frangaise, 2000

Couverture : Le Christ et les Apotres. Je suis la vigne. Anonyme. Musée Byzantin. Athénes.
[.S.B.N. 2-86495-214-9 Dépot 1égal : 1er trimestre 2000

Hayez Imprimeurs, Bruxelles.

Le Laurier
19, passage Jean-Nicot 75007 Paris

Note de I'éditeur

Les tomes IV et V de Parler avec Dieu comprennent les 12 premicres semaines du Temps
Ordinaire qui, suivant la liturgie, se distribue en deux parties variables suivant les années. La
premiere, avant le Caréme, commence en janvier, le lundi qui suit le Baptéme du Seigneur et
s'acheve, généralement en février ou mars, le mardi veille du Mercredi des Cendres. Viennent
ensuite les méditations du Caréme, de la Semaine Sainte et du Temps Pascal que le lecteur
trouve dans les volumes II et II1.

Aprés Paques, on reprend les tomes du Temps Ordinaire. Le tome V commence a la
septiéme semaine.

Pour chaque dimanche on propose trois méditations, selon les trois cycles de l'année
liturgique : A, B et C.

7° DIMANCHE. ANNEE A

1. UN MEME CGEUR POUR TOUS

— La charité n'a pas de frontiéres. Compréhension envers toutes les opinions, tous les
comportements et fermeté devant la vérité et le bien.

— Ceux qui ne nous apprécient pas, ceux qui calomnient et diffament, ceux qui se sentent
ennemis... prier pour eux.

— L'amitié a un profond sens chrétien.

1. Vous avez appris qu’il a été dit : (Eil pour cil, dent pour dent. Eh bien moi, Je vous dis...
si quelqu'un veut te faire un proces et prendre ta tunique, laisse-lui encore ton manteau. Et si
quelqu'un te réquisitionne pour faire mille pas, fais-en deux mille avec lui... Ces mots
surprenants de Jésus dans I’Evangile de la Messe d'aujourd'hui ', invitent a une charité sans
frontieres au-dela de toute restriction suggérée par l'expérience. Dans les rapports avec les
autres, €tre ingénu serait puéril, et la justice requiert d'exiger ses propres droits, comme la
prudence le réclame aussi ; cela n'exclut pourtant pas le renoncement de soi ou le sacrifice de
ses intéréts quand le bien d'autrui est sérieusement en jeu. Voila comment on ressemble au



Christ qui, par sa mort sur la Croix, a donné un tel exemple d'amour, au-dela de toute mesure
humaine.

Car I'hnomme n'a rien d'aussi divin, d'aussi propre au Christ, que la mansuétude et la patience
pour faire le bien’. “ De toutes les vertus qui ménent au salut, conseille saint Jean
Chrysostome, cherchons celles qui profitent principalement au prochain... Dans les choses de
ce monde, personne ne vit pour soi-méme ; l'artisan, le soldat, le cultivateur, le commercant,
tous sans exception, contribuent au bien commun et au profit du prochain. A plus forte raison
dans la vie spirituelle, la vraie vie. Celui qui ne vit que pour lui et méprise les autres est un
étre inutile, ce n'est pas un homme...> ”

Que d'appels multiples du Seigneur a vivre a tout moment la charit¢ — surtout le
commandement nouveau * — qui nous stimulent a le suivre de prés et en actes, résolument
utiles, donneurs de joies, jamais satisfaits de notre niveau dans cette vertu. Dans la majorité
des cas, celle-ci se nourrit de petits détails, de simples sourires, d'encouragements discrets, de
gestes aimables ... mais tout cela est grand aux yeux de Dieu. Considérons donc aujourd'hui
dans notre pricre toutes ces facettes, peut-étre un peu négligées, ou il est si facile de manquer
a la charité : des jugements précipités, des critiques négatives, des manques de considération
envers certaines personnes, peut-étre parce que nous sommes tout simplement trop occupés
par nos affaires personnelles, des oublis... La norme d'un chrétien ne peut pas étre celle du il
pour eil, dent pour dent ; il persévere dans le bien, méme s'il n'en retire en ce monde guere de
profit, car son cceur, lui, en sera enrichi. La charité le conduit & comprendre, a excuser, a vivre
parfaitement, car “ le respect et 'amour doivent aussi s'étendre a ceux qui pensent ou agissent
autrement que nous en maticre sociale, politique ou religieuse. (...)

“ Cet amour et cette bienveillance ne doivent en aucune fagon nous rendre indifférents a
I'égard de la vérité et du bien. Mieux, c'est 'amour méme qui pousse les disciples du Christ a
annoncer a tous les hommes la vérité qui sauve. Mais on doit distinguer entre I'erreur, toujours
a rejeter, et celui qui se trompe, qui garde toujours sa dignit¢ de personne, méme s'il se
fourvoie dans des notions fausses ou insuffisantes en matiére religieuse.” ” Ainsi,  jamais un
disciple du Christ ne maltraitera quelqu'un. Il qualifie I'erreur d'erreur ; mais il doit corriger
avec affection celui qui est dans l'erreur ; sinon, il ne pourra pas l'aider, il ne pourra pas le
sanctifier’ ” ce qui est justement la meilleure preuve d'amour.

II. Ce précepte de la charité ne s'étend pas seulement a ceux qui nous aiment ou qui nous
traitent bien, mais a tous les hommes, sans exception. Vous avez appris qu'il a été dit : Tu
aimeras ton prochain et tu hairas ton ennemi. Eh bien moi, je vous dis : aimez vos ennemis, et
priez pour ceux qui vous persécutent.

Cela arrive. Pour ce qui concerne ceux qui font du mal, ceux qui diffament, qui minent notre
image de marque ou notre honneur, qui cherchent positivement a nous nuire, le Seigneur nous
donne l'exemple sur la Croix’, et ses disciples suivent depuis le début le méme chemin®. 11
nous enseigne a n'avoir aucun ennemi personnel — comme en témoignent avec héroisme tant
de saints de toutes les époques — et a ne considérer que le péché comme seul vrai mal. La
charité se déploie en innombrables manifestations compatibles avec la prudence de jugement
et la juste défense de ses intéréts, avec la proclamation de la vérité face a la diffamation, avec
la fermeté dans la protection des légitimes intéréts (les siens et ceux du prochain), et des droits
de 1'Eglise. En tout état de cause, un chrétien a toujours un grand cceur pour respecter tout le
monde, méme ceux qui se manifestent comme ses adversaires, “ non pas parce qu'ils sont des
fréres, estime saint Augustin, mais pour qu'ils le soient ; pour vivre toujours I'amour fraternel
envers qui est déja un frére et envers qui se manifeste comme ennemi, mais pour que celui-ci
en arrive a étre un frére.”

Cette manicre d'agir ne s'enracine pas sans une vie de priere profonde, qui la protége de
l'utilitarisme paien et des tactiques de qui ne veut pas vivre en disciple du Christ. Car si vous



aimez ceux qui vous aiment, quelle récompense aurez-vous ? Les publicains eux-mémes n’en
font-ils pas autant ? Et si vous ne saluez que vos freres, que faites-vous d'extraordinaire ? Les
paiens eux-mémes n’en font-ils pas autant ? Ainsi la foi chrétienne ne se limite-t-elle pas a un
comportement droit et digne, mais elle inclut aussi la pratique héroique des vertus exercées
dans le champ illimité de la vie ordinaire.

Avec l'aide de la grace, vivons aussi la charité avec celui qui ne se comporte pas en fils de
Dieu, celui qui l'offense, car “ aucun pécheur, en tant que tel, n'est digne d'étre aimé ; mais
tout homme, en tant que tel, est aimable par Dieu '. ” Quoi qu'il fasse, il demeure enfant de
Dieu, capable de se convertir et d'atteindre la gloire éternelle. En faut-il davantage pour
maintenir vivants la priere, 'exemplarité, 1'apostolat, la correction fraternelle, slirs que tout
homme est capable de rectifier ses erreurs, comme nous-mémes, nous tichons de le faire. Si
'offense, l'injure, la calomnie étaient particulierement douloureuses, demandons I'aide de
Notre Dame, que nous contemplons souvent au pied de la Croix, frappée des infamies qui
écrasent son Fils (une grande partie de ces injures, ne I'oublions pas, étaient les notres). Et ces
injures ou ces calomnies nous feront souffrir davantage pour l'offense a Dieu qu'elles
signifient, pour le mal qu'elles causent a d'autres personnes ; elles nous pousseront & nous unir
au Seigneur et a réparer selon ce qui nous est possible.

II1. Un chrétien doit avoir un grand cceur, une charité ordonnée vécue d'abord avec ceux qui
lui sont les plus proches, qui sont autour de lui par volonté divine. Cependant, son estime et
son affection n'excluent jamais quelqu'un et ne se limitent pas a un cercle réduit, a un
apostolat aux horizons bornés !

Car l'union a Dieu, qui fructifie avec sa grace dans toute notre conduite, ameéne a ne jamais
oublier la dimension attractive de I'apostolat. L'attitude du baptisé et sa vie ouverte au monde,
produisent une joyeuse abondance d'affection surnaturelle et de cordialité humaine, qui
dépassent la tendance a 1'égoisme et a s'enfermer sur soi.

Demandons aujourdhui au Seigneur d'agrandir notre cceur, de nous aider a offrir
sincérement et généreusement notre amiti€¢, de nous pousser a faire de l'apostolat sans attendre
immédiatement des réponses positives, méme s'il faut souvent enterrer le moi, céder sur des
points de vue ou des golts personnels. L'amiti¢ loyale accepte 1'effort ““ pour comprendre les
convictions de nos amis, méme si nous ne parvenons ni a les partager, ni a les accepter ' ” si
elles ne peuvent pas se concilier avec des convictions chrétiennes.

Le Seigneur pardonne nos offenses chaque fois que nous revenons a lui, sous l'effet de sa
grace, avec une patience infinie a 1'égard des mesquineries et des erreurs. Il nous enseigne
dans le Notre Pere, d'une maniere expresse, a avoir de la patience face aux situations et aux
circonstances qui rendent difficiles a nos relations de revenir vers Dieu. Manque de formation,
ignorance de la doctrine chrétienne, défauts évidents, apparente indifférence ? Ce ne sont pas
des raisons d'abandonner, ce sont des appels pressants, des lumicres qui dénotent un plus
grand besoin d’aide spirituelle pour ceux qui en souffrent. Ce sont des stimulants pour
intensifier notre intérét pour chacun et pas des raisons pour nous ¢loigner d'eux.

Une résolution concréte qui nous rapproche de ceux qui en ont le plus besoin, et un appel a
la trés sainte Vierge pour aller jusqu'au bout : voila une bonne dernic¢re pierre a I'édifice de
cette journée.

1. Mt 5, 38-48. — 2. Cf. SAINT GREGOIRE DE NAZIANCE, Priére, 17, 9. — 3. SAINT JEAN CHRYSOSTOME,
Homélies sur l’Evangile de saint Matthieu, 77, 6. — 4. Cf. Jn 13, 34-35; 15,12. — 5. CONCILE VATICAN I, Const.
Gaudium et spes, 28. — 6. SAINT J. ESCRIVA, Amis de Dieu, 9. — 7. Cf. Lc 23, 34. — 8. Cf. Ac 7, 60. — 9. SAINT
AUGUSTIN, Commentaire a la premiere Epitre de saint Jean, 4,10,7. — 10. IDEM, Sur la doctrine chrétienne, 1,27. — 11.
SAINT J. ESCRIVA, Sillon, n. 746.



7° DIMANCHE. ANNEE B

2. LA COOPERATION AU BIEN

— Il ne suffit pas d'aider les autres dans le domaine matériel.

— Ne pas étre de simples spectateurs de la vie sociale. La coopération au mal. Apporter des
solutions.

— Favoriser tout ce qui est bon. Esprit de collaboration loyale et désintéressée.

I. L'humanité entiére éprouve un désir nouveau de libération, un rejet de toute oppression et
de toute forme d'esclavage. Aujourd'hui, dans 'Evangile de la Messe!, le Christ se révéle
comme le seul et vrai libérateur. Quatre amis conduisent un paralytique silencieux, sirement
désireux de se voir libéré de la maladie qui le cloue depuis longtemps sur un brancard. Apres
d'émouvants efforts pour le mener tout pres de Jésus, ils entendent ces paroles adressées a leur
ami : Tes péchés sont pardonnes. 11 est possible que ce ne soit pas, 1a, les paroles qu'ils
attendaient du Maitre face a cette maladie, mais le Christ voit beaucoup plus loin qu'eux : la
pire de toutes les oppressions, le plus tragique des esclavages que peut souffrir un homme, se
trouve la : dans le péché, qui n'est pas un mal parmi tant d'autres que souffrent les créatures,
mais le plus grave, le mal absolu.

Les amis qui portent le paralytique découvrent ainsi un beau jour que Jésus octroie a leur
ami cloué¢ sur son brancard, en méme temps que la guérison corporelle, un bien
incomparablement plus ¢élevé : la libération de ses péchés. Y a-t-il de plus grande coopération
au développement de 'homme que de mettre en ceuvre tous les moyens possibles pour chasser
le péché du monde ? Le plus grand bénéfice que 1'on puisse octroyer a un ami, a un frére, aux
parents, aux enfants, ne consiste-t-il pas a leur faire découvrir la valeur des sacrements et
surtout celui de la miséricorde divine ? Quel bien pour la famille, pour I'Eglise, pour
I'humanité entiére, méme si bien peu d'hommes et de femmes s'en rendent compte !

Le Christ vient libérer de la mort spirituelle, avec son infaillible pouvoir divin : Qui donc
peut pardonner les péchés, sinon Dieu seul ? 11 n’est venu sur terre que pour cela : Dieu, dans
la richesse de sa miséricorde, poussé par le grand amour dont il nous a aimés, nous a fait
revivre avec le Christ, alors que nous étions en état de mort pour nos péchés’. Aprés avoir
pardonné les péchés du paralytique, le Seigneur le guérit aussi de ses maux physiques, et cet
homme sentit a l'instant son ame transpercée par la miséricorde divine, rendue apte a regarder
enfin Jésus avec un coeur pur.

Le paralytique fut instantanément guéri dans son ame et dans son corps. Ce fut d'abord
grace a la ténacité et a 1'esprit d'initiative de ses amis. Voila l'exemple qui nous est destiné
aujourd'hui : sommes-nous disposés a aider toutes les ames, grace a un apostolat d'amitié, a
notre participation a des initiatives apostoliques, ... pour promouvoir un progres authentique
de la société¢ ? Il y a tant de moyens a notre portée, tant d'ccuvres en faveur de la dignité
humaine, de la vie, de la diffusion de la culture..., tant de solutions positives pour diffuser le
bien et s'opposer au mal ! Cela peut se faire sans action d'éclat, aussi bien dans le cadre
normal du travail professionnel, dans le domaine ordinaire du voisinage, des associations de
parents d'¢léves, de la paroisse, ... en coopérant positivement au bien et en évitant absolument
de coopérer au mal.

II. Beaucoup adoptent dans la vie sociale une posture de simples spectateurs devant des
problémes qui les concernent pourtant de prés, eux, leurs enfants et leur environnement
social... Ils ont I'impression que ce sont d'autres personnes (plus douées ? plus compétentes ?)
qui doivent prendre l'initiative ; alors ils se contentent de se lamenter.... Un chrétien peut-il
adopter cette ligne de conduite, lui qui sait qu'a l'intérieur de la société il doit exercer un
travail de ferment ? Si, dit un auteur du Héme siécle, “ ce que 1'ame est dans le corps, les
chrétiens le sont dans le monde * ”, alors “ la place que Dieu leur a indiquée, il ne leur est pas



licite de la déserter * .

L'obligation positive de coopérer au bien, spirituel, moral et social, de contribuer de toutes
ses forces a informer avec le message du Christ tout le champ des activités humaines, et
surtout des conduites professionnelles existe donc °. Limiter le probléme a ne pas se rendre
personnellement coupable de mauvaises actions, en se désintéressant de l'influence de ces
actions sur autrui serait affligeant. Les amis du paralytique de la scéne évangélique ne se
limitent pas benoitement a éviter que le mal empire : ils sont actifs ; ils portent le malade
jusqu'a Jésus, ils cooperent efficacement a son désir d'étre guéri et finalement, ce sont eux qui
rendent possible le miracle du Seigneur : Tes péchés sont pardonnés.

La coopération au bien inclut la non-coopération au mal, non seulement dans des décisions
importantes, mais aussi dans tout ce qui est habituellement a la portée de la main: on ne
dépense pas d'argent, méme trés peu, pour des revues, des journaux, des livres, des
spectacles... qui, par leur caractére sectaire, antichrétien ou immoral, nuisent aux
consciences ; on ne fera pas d'achat dans tel magasin, tel kiosque, méme s'il faut marcher un
peu plus, quand on constate qu'y sont distribuées des publications, des cassettes qui blessent la
morale ou la foi; la pharmacie qui fait de la publicité pour des produits contraceptifs, la
chaine de grande distribution qui sponsorise un programme immoral ou antichrétien a la
télévision ou a la radio... Pourquoi jouer leur jeu, se laisser manipuler, les favoriser ? Si tous
les chrétiens et les gens de bonne volonté cessent de soutenir certains médias, certains
distributeurs... beaucoup d'entre eux ne pourront subsister, d’autres redresseront leur tir. Une
bonne partie du mal qu'ils produisent, ils le réalisent grace aux moyens financiers de clients
faibles, les mémes qui, ensuite, se plaindront de la ruine morale de la société.

Un chrétien doit offrir des solutions positives aux problémes de toujours et a ceux qui sont
sécrétés par les nouvelles circonstances mondiales. La seule défaite serait le silence et
l'inhibition ; un homme, une femme de foi, ne se limitera pas a ne pas donner son vote a un
parti ou a un programme hostiles a 1'idéal de la famille, de la liberté¢ d'enseignement ou du
respect de la vie dés sa conception. Il faut réaliser dans son propre créneau, selon ses
possibilités, un apostolat doctrinal et pratique, constant, intense, sans prudence excessive, sans
crainte de naviguer parfois a contre-courant au milieu des polémiques, de la désorientation
collective ou de demi-vérités. Un apostolat doctrinal aimable, pacifique, cordial. La doctrine
du Christ répandue d'une maniére capillaire, a la faveur de toutes les occasions possibles (les
vacances, les voyages, les affaires...), telle que le levain transforme peu a peu la pate.

III. La mission de rechristianiser la société ressemble a celle qu’entreprirent nos fréres dans
la foi de la premicre heure, avec des moyens analogues a ceux qui leur furent donnés : une
conduite privée et publique irréprochable, un golit prononcé de la priere, de I'amiti¢ et de la
loyauté, un prestige mérité, une solidarit¢ désintéressée, le désir de rendre heureux, la
conviction qu'il n'existe pas de paix durable — personnelle, familiale ou sociale — si 1'on met
Dieu de coté...

Les premiers chrétiens trouverent un environnement social bien €loigné de la doctrine qu'ils
portaient dans leur cceur ; pourtant il ne cesserent jamais de faire entendre leur voix contre les
coutumes qui dégradaient la dignité humaine et ils ne gaspillerent pas leur énergie a se
plaindre et a dénoncer le mal. IIs multiplicrent au cours des siecles le trésor qu'ils portaient
dans un témoignage fraternel, en servant la société par d'innombrables initiatives en faveur de
la culture, de l'assistance sociale, de 1'enseignement, du rachat des captifs... Ils auraient pu
passer des siccles a se garder seulement de ce qui ne concordait pas avec une vie moralement
droite, en faisant perdre au monde la vraie solution, le grain de moutarde qui renfermait une
force prodigieuse.

Percevoir le mal ne requiert pas une grande perspicacité, tandis que découvrir la présence de
Dieu dans ce monde nécessite la lumicre de Dieu, les yeux grands ouverts, comme ces amis



du paralytique dont nous parle saint Marc. Alors, comme nous le conseille saint Paul, nous
réussirons a vaincre le mal avec le bien®.

Surtout parce qu'on devient expert a discerner l'aspect positif que contiennent beaucoup de
situations, car ce qui est bon et droit dans les activités humaines incite a étre meilleur et
rapproche de Dieu. Soulignons les vertus de ceux qui vivent autour de nous : la générosité
d'un tel, I'application au travail de tel autre, l'esprit de collaboration d'un voisin, la patience
d'un professeur, la disponibilité de celui qui s'occupe de nous... Et si nous ne pouvons louer
quelqu'un, taisons-nous ou aidons-le d'une aimable observation, voire simplement en priant.
Faisons croitre tout ce qui est positif autour de nous, d’ou que cela vienne, d'un mot
d'encouragement, d'une collaboration effective de temps ou d'argent. Face a tant de lectures
inutiles ou nuisibles, faisons la publicité des bons livres, revues, programmes... dignes d'un
foyer équilibré et sain. Ecrivons de courtes lettres de félicitations et de remerciement pour de
bons programmes audiovisuels, de bons articles de journaux ; cela ne cotite pas grand chose et
c'est tres efficace.

Dieu ne nous demande pas une ingénuité superficielle devant les durs événements de la vie,
mais de ne pas étre amers, acaridtres, myopes a ce qu'il y a de bon dans les personnes et les
réalités sociales. Allons-nous passer le meilleur de notre vie a nous plaindre et a fustiger ou
répandre I'immense trésor de la foi, capable de transformer les personnes et la société ? Mille
preuves existent que le bien est attirant par lui-méme et qu'il engendre beaucoup plus de
bonheur que la tiédeur n'en procure. Une famille nombreuse, par exemple, avec toutes ses
exigences et tous ses sacrifices, apportera toujours plus de bonheur que celle qui, par égoisme,
ne cherche le bonheur que dans les commodités de la vie et le bien-&tre matériel. Cette joie
naturelle qui en émane est aussi une forme de coopération au bien, peut-étre une des plus
efficaces.

Un dernier regard, avant de conclure, sur la trés sainte Vierge : elle va, cum festinatione ’,
rapidement, aider sa cousine Elisabeth, fatiguée par ’attente d’une naissance ; voila ce qui
nous enseigne a garder I'dme vigilante pour étre en toutes choses coopérateurs du bien, pour
que son Fils Jésus, avec sa grace, continue de faire, a travers ses disciples, des miracles sur
terre, en faveur de tous les hommes.

1. Mc 2, 1-12. — 2. Eph 2, 4-5. — 3. Lettre a Diognéte, 5. — 4. IDEM. — 5 . Cf. CONCILE VATICAN II, Decr. Apostolicam
actuositatem, 16.— 6. Rom 12, 21.— 7. Lc 1, 39.

7° DIMANCHE. ANNEE C

3. LA VERTU DE MAGNANIMITE

— Accepter d'entreprendre de grandes choses pour Dieu et pour les hommes est le signe par
excellence d'une vie sainte.

— La magnanimité a dix mille facettes.

— Si l'on néglige les rapports personnels avec Jésus-Christ, 1'ame s'effraie facilement
devant les entreprises surnaturelles.

I. La premicre lecture de la Messe suit le jeune David qui s'enfuit, poursuivi par la jalousie
du roi Saul dans les terres désertiques de Ziph’. Une nuit pendant que le roi se repose au
milieu de ses hommes, David entre silencieusement dans le campement avec son plus fidéle
ami, Abishai. Ils voient Saul dormir au centre, sa lance plantée en terre pres de sa téte ;
Abner, le chef de l'armée, et ses hommes étalent couchés autour de lui. Abishai dit a David :
Aujourd'hui Dieu a livré ton ennemi entre tes mains. Eh bien, je vais le clouer a terre avec sa
propre lance, d'un seul coup, et je n'aurai pas a m'y reprendre a deux fols.

La mort du roi était sans doute le plus court chemin pour se libérer une fois pour toutes de
tous les dangers et pour arriver au trone ; mais David choisit, cette fois encorez, le sentier le



plus long, et il préfére pardonner, laisser la vie a Saul. David apparait, en cette occasion
comme en beaucoup d'autres, un homme a I'dme grande, ce qui lui gagne d'abord l'admiration,
ensuite 'amitié, de son ennemi le plus acharné, et du peuple. Il y gagne surtout I'amitié¢ de Dieu.

L'Evangile de la Messe’ invite tous les chrétiens aussi a étre magnanimes, a avoir un grand
cceur, comme celui du Christ, qui commande de bénir ceux qui nous maudissent, de prier pour
ceux qui nous calomnient, de réaliser tout le bien possible sans rien espérer en échange, d'étre
miséricordieux comme votre Pere est miséricordieux, de pardonner a tout le monde, d'étre
généreux sans calcul ni mesure. Et le Seigneur de conclure : Donnez et vous recevrez une
mesure bien pleine, tassée, secouée, debordante. Car la mesure dont vous vous servez pour les
autres servira aussi pour vous.

La vertu de magnanimite, trés liée a la force, consiste a stimuler I'ame a entreprendre de
grandes choses®, ce qui incite saint Thomas a l'appeler “ I'ornement de toutes les vertus® ”.
Cette disposition accompagne toujours les vies saintes. L'effort sérieux de lutter pour atteindre
la sainteté est déja une premiere et notable manifestation de magnanimité. Le magnanime est
quelqu'un qui se propose des idéaux élevés et qui ne se décourage pas devant les obstacles, les
critiques, les affronts, quand ils touchent une cause ¢élevée ; il ne se laisse pas intimider par le
respect humain, ni par un milieu hostile, ni par les cascades de médisances. La vérité lui
importe beaucoup plus que les opinions, surtout si elles se révélent fausses ou partielles °. Les
saints ont toujours été des personnes d'une dme grande (magna anima) quand ils projettent et
réalisent (souvent a partir de rien) les entreprises d'apostolat, et quand ils jugent et fréquentent
n'importe qui, qu'ils considérent comme des enfants de Dieu, capables de grands idéaux. Qu'il
est triste d'€tre pusillanimes (pusillus animus), d'avoir une ame étriquée, un esprit timide.
Magnanimité, qui est grandeur d'ame, qui est ouverture du cceur au plus grand nombre. Force
qui nous dispose a sortir de nous-mémes, a entreprendre des actions valeureuses, pour le bien
de tous. La mesquinerie n'est pas pensable chez le magnanime ; pas plus que la Iésinerie, le
calcul égoiste, ou le tapage intéressé. Le magnanime s'adonne sans réserve a ce qui en vaut la
peine ; c’est pourquoi il est capable de se donner lui-méme. Donner ne lui suffit pas : i/ se
donne. Et il en arrive alors a saisir ce qui constitue la plus grande preuve de magnanimité : se
donner a Dieu.” ” Y a-t-il une manifestation de foi plus grande que celle-ci : se donner au
Christ, sans mesure, sans conditions ?

II. La grandeur d'ame a dix mille facettes, dont la plus lumineuse est stirement de pardonner
en matiéres graves ou non, a qui est proche ou loin de nous, de ne pas parcourir le monde
avec, dans son ceeur’, une liste des torts subis, de rancunes et de souvenirs qui rapetissent
l'esprit et le rendent incapable d'idéaux. De méme que Dieu est toujours disposé¢ a tout
pardonner de tous, la capacité chrétienne de pardonner ne peut avoir de limites ; ni dans le
nombre de cas, ni dans l'amplitude de 1'offense, ni selon les auteurs des injures supposées : “
Rien ne fait tant ressembler a Dieu que d'étre toujours disposés au pardon.” ” Dans les
intolérables souffrances de la Croix, Jésus accomplit ce qu'il a enseigné : Pere, pardonne-leur,
dit-il. Et tout de suite l'excuse : ils ne savent pas ce qu’ils font". Des mots qui révélent la
grandeur d'dme de sa trés sainte Humanité, auxquels fait écho I'Evangile de la Messe
d'aujourd'hui : Aimez vos ennemis... priez pour ceux, qui vous calomnient''. Le premier
martyr, saint Etienne, mourra en demandant pardon pour ceux qui le tuaient'”. Hésiterions-
nous a pardonner les petits riens de chaque jour ? Et si surgissent la diffamation, la calomnie,
les faux-proces d'intention, y verrons-nous ce qu'ils sont vraiment, des occasions d'offrir
quelque chose de plus grande valeur ? On peut méme parvenir a ne plus avoir du tout a
pardonner en imitant ainsi les saints : ils ne se sentent jamais offensés.

Face a ce qui vaut la peine (les besoins de 1'humanité, les missions, l'apostolat et, surtout,
Dieu), l'dme grande se décidera a apporter tout ce qu'elle a, sans réserves : l'argent, 1'effort, le
temps, les talents... Elle comprend bien les mots du Seigneur : méme si tu donnes beaucoup,



tu recevras davantage, une mesure bien pleine, tassée, secouée, débordante : car la mesure
dont vous vous servez pour les autres servira aussi pour vous™. Elle se demande si elle donne
ce qu'elle a, avec générosité ; plus encore, elle se donne, elle suit d'un pas agile et ferme son
chemin, la vocation concrete que le Seigneur lui offre.

Se proposer de grandes choses pour le bien des hommes, pour porter remeéde a leurs besoins,
ou pour rendre gloire a Dieu, meénera souvent a investir de fortes sommes d'argent, a mettre le
maximum de biens matériels au service de ces grandes causes''. Le magnanime le fait sans
s'effrayer, en pesant avec réalisme et prudence toutes les circonstances, mais sans timidité.
Les cathédrales n'en sont-elles pas un exemple, aux époques ou les moyens humains et
économiques étaient bien plus pauvres que maintenant ? Dés les premiers temps, I'Eglise
s'attache & ce que “ le matériel sacré contribuat de facon digne et belle & I'éclat du culte °”, et
les chrétiens se sont séparés souvent de ce qu'ils considéraient de plus grande valeur pour
honorer la Vierge ou pour le culte... ; ils ont été généreux (le sol en garde tant de traces) dans
leurs dons et leurs aumones pour les affaires de Dieu et pour soulager leurs fréres en créant
d’innombrables ceuvres d’enseignement, de culture, d'assistance matérielle et sanitaire ! Mais
dans la société contemporaine, qui ne freine pas ses frais superflus et inutiles, un grand
nombre d'initiatives apostoliques et ceux qui y consacrent toute leur vie, se voient souvent
victimes de privations et de continuelles remises en question par manque de moyens. La
grandeur d'ame que le Seigneur demande ici consiste non seulement a étre généreux de son
temps et de ses moyens financiers, mais aussi a stimuler les autres — selon leurs
disponibilités — a coopérer au bien de tous leurs fréres les hommes. La générosité rapproche
tellement de Dieu! Voici I'un des biens spirituels dont on peut gratifier le plus ses amis :
réactiver leur générosité, agrandir leur cceur et le rajeunir, dilater sa capacité d'aimer.

III. Sainte Thérese d'Avila insistait sur la convenance de ne pas raccourcir ses désirs, car “
sa Majesté est 1'ami des ames courageuses ” qui se proposent des buts élevés, comme les
saints, qui ne seraient pas arrivés a un si haut degré s'ils n'avaient pas pris la ferme
détermination de s'y €lever, en s'appuyant toujours sur l'aide de Dieu. Elle se lamentait, non
sans humour, de ces ames bonnes qui, méme avec une vie de pricre, au lieu de voler vers Dieu
restent parfois collées a terre, un peu “ comme des crapauds ”, ou se contentent de chasser des
petits 1ézards'® ”.

“ Ne laissez pas votre ame et votre esprit se rétrécir, car vous pourriez y perdre de grands
biens... Ne laissez pas votre ame abandonnée dans un coin, car au lieu de se procurer la
sainteté, elle aura beaucoup d'autres imperfections. '’ ” La pusillanimité qui empéche tout
progres, c'est ’incapacité volontaire de concevoir ou de désirer de grandes choses, et cela finit
en conformisme et en étroitesse d'esprit. Pauvre vision de 'homme et de ce qu'il peut arriver a
étre avec l'aide divine, méme s'il a ét¢ un misérable pécheur ! Le pusillanime s'enferme dans
des horizons étroits, se résigne a la facilité du «ga va comme ¢a peut» et se prive ainsi
d'ambitions saines. S'il ne surmonte pas ce défaut, il n'osera jamais s'engager envers Dieu,
choisir un plan de vie intense, mener a bien des taches apostoliques, se donner lui-méme : tout
lui parait trop grand, parce qu'il s'est lui-méme rétréci.

La magnanimité, fruit de rapports sinceres avec Jésus-Christ, rénove peu a peu la capacité
d'entreprendre de grandes affaires spirituelles, soutenue par une vie intérieure riche et
exigeante. Elle est inséparable de 1'humilité et d“‘une forte et inébranlable espérance, d'une
confiance presque provocante, du calme souverain, d'un cceur sans crainte (...) esclave de
personne, uniquement serviteur de Dieu '*”. Le magnanime ose parce qu'il sait que le don de
la grice éléve 'homme pour des entreprises qui sont au-dessus de sa nature'’ ; ses actions
recevront une efficacité divine, puisqu'il s'appuie en Dieu qui, des pierres que voici, peut faire
naitre des enfants a Abraham’®. Le magnanime ne réve pas d'étre un héros, mais il est aussi
audacieux dans l'apostolat, conscient que le Saint-Esprit se sert de la parole de 1'homme



comme d'un instrument. Mais c'est lui, Dieu, qui perfectionne I'ccuvre apostolique®' ; comme
l'efficacité réside en Dieu, qui fait pousser”, il peut avoir confiance.

Vierge Marie, donne-nous cette grandeur d'ame que tu as cultivée dans tes relations avec
Dieu et avec les hommes. Donnez et 1'on vous donnera... Ne soyons pas myopes, étourdis,
timides. Jésus est prés de nous !

1.1 Sm 26,2 ;7-9 ; 12-13 ; 22-23. — 2. Cf. 1 Sm 24,1 ets. — 3. Lc 6, 27-38. — 4. SAINT THOMAS, Summa Theologiae, 11-11,
q. 129, a. 1. — 5. IDEM, a. 4. — 6. R. GARRIGOU-LAGRANGE, Les trois dges de la vie intérieure, vol. . — 7. SAINT J.
ESCRIVA, Amis de Dieu, 80. — 8. Cf. IDEM, Sillon, n. 738. — 9. SAINT JEAN CHRYSOSTOME, Homélies sur l’Evangile de
saint Matthieu, 19, 7. — 10. Lc 23, 34. — 11. Lc 6, 27-28. — 12. Cf. Ac 7, 60. — 13. Lc 6, 38. — 14. Cf. SAINT THOMAS,
Summa Theologiae, 11-11, q. 134. — 15. CONCILE VATICAN II, Const. Sacrosanctum Concilium, 122. — 16. SAINTE THERESE,
Vie, 13, 2-3. — 17. IDEM, Chemin de perfection, 72, 1. — 18. J. PIEPER, Les vertus fondamentales. — 19. Cf. SAINT THOMAS,
Summa Theologiae, 11-11, q. 171, a. 2. — 20. Cf. Mt 3, 9. — 21. Cf. SAINT THOMAS, o. c., lI-1I, q. 177, a. 1. —22. Cf. 1 Cor 3, 7.

7° SEMAINE. LUNDI

4. PRIER AVEC FOI

— La foi est un don de Dieu.

— Les bonnes dispositions pour croire.
— Foi et priére.

I. Jésus arrive a un endroit ou ses disciples I’attendent. Il y a aussi un homme qui a emmené
son fils malade, un groupe de scribes et une grande foule, qui a la vue de Jésus, se remplissent
de joie : les gens accouraient pour le saluer’, pleins de la ferveur avec laquelle nous devrions
accourir a la priere et auprés du Tabernacle. C'est le pere qui intervient le premier : Maitre, lui
dit-il, je t'ai amené mon fils ; il est possédé par un esprit qui le rend muet (...). J'ai demandé a
tes disciples d'expulser cet esprit, mais ils n'ont pas réussi.

Les disciples, qui avaient déja réalisé des miracles au nom du Seigneur, avaient essayé de le
guérir, mais en vain. Rentrés a la maison, Jésus leur en expliquera la raison : le pere manquait
de foi. Il savait que Jésus et ses disciples pouvaient guérir son fils, mais il ne lui avait pas
abandonné toute sa confiance. Le Seigneur profite de cette épreuve pour lui faire accomplir un
pas en avant dans sa foi. Au début, cet homme s'adresse au Christ avec humilité mais en
hésitant : Si tu y peux quelque chose, viens a notre secours, par pitié pour nous ! Et Jésus ““ va
au devant des doutes qu'il lit au fond de cette ame : Si tu peux !... Tout est possible a celui qui
croit (Mc 9, 22). Tout est possible : nous sommes tout-puissants... mais avec la foi. Or cet
homme sent sa foi fléchir. Il craint que son manque de confiance n'empéche la guérison de
son fils. Alors il pleure. N'ayons pas honte de ce genre de larmes : elles sont le fruit de
I'amour de Dieu, de la priére repentante, de 'humilité. Aussitot, le pére de l'enfant de s'écrier,
en pleurant : Je crois, viens en aide a mon peu de foi (Mc 9, 23)>. ” Quel bel acte de foi :
Jésus, je crois, mais affermis ma foi ! Aide-moi a la manifester dans ma vie, a pleurer mes
péchés, a avoir confiance en ton pouvoir et ta miséricorde !

La foi est un don de Dieu, qui seul peut la communiquer a 1'ame. C'est lui qui prépare le
ceeur du croyant a recevoir la lumiere surnaturelle. C'est pourquoi nous pouvons lui dire
souvent : Seigneur, viens en aide a mon peu de foi ! Vois mon désir d'étre plus humble, plus
pur, plus ouvert a ton amour ; augmente en moi la foi !

Quand la foi vacille devant les difficultés de I'apostolat, de la vie de famille, des soucis
professionnels..., ou si celle des amis, parents, collégues... tiédit, imitons ce pére de famille. Il
commence par demander plus de foi, parce qu'il sait que cette vertu est un don. Pourtant,
commente saint Jean Chrysostome, si “ ouvrir les yeux du cceur est l'ccuvre de Dieu, il
appartient a 'homme d'écouter attentivement ; la foi est en méme temps une ceuvre divine et
humaine®. Admirons I'humilité de cet homme : comme il n'a pas de mérites personnels a
invoquer, il a recours a la miséricorde du Seigneur : viens a notre secours, par pitié pour



10

nous ! L'humilité est la voie royale de la pri¢re parce qu'elle place le chrétien devant le cceur
miséricordieux de Jésus, et Jésus ne refuse jamais sa grace. Seigneur, augmente en moi la foi !
lui demandons-nous dans 1'intimité de la priére.

II. T'es-tu demandé ce qu'ont pensé de Jésus ceux qui l'ont croisé sur les chemins de
Palestine ? Ils ont vu ce que leurs dispositions intérieures leur ont permis de voir. Si nous
pouvions voir Jésus avec les yeux de sa Mere ! Quelle merveille ! Mais si notre coeur se
fermait comme celui des pharisiens a qui méme les miracles du Messie n’ont pu ouvrir les
yeux ! Une bonne partie d’entre eux est restée aveugle devant la lumiére du monde. Leur
science des saintes Ecritures ne leur a méme pas servi a percevoir l'accomplissement des
prophéties. Leur religion était devenue trop humaine, leur coeur était saturé de préceptes qui
occultaient le but véritable de la loi : plaire a Dieu, aimer Dieu en s'identifiant a la volonté
divine. Ma doctrine n'est pas de moi, a dit Jésus, mais de celui qui m'a envoyé. Si quelqu'un
veut faire la volonté de Dieu, il saura si ma doctrine vient de lui ou si je parle de mon propre
chef?. 1ls n'avaient pas les dispositions appropriées, ils ne cherchaient pas la gloire de Dieu
mais la leur °. C'est pourquoi les miracles n’ont eu aucun effet sur eux sinon de les exaspérer.
Mais pourquoi donc ceux qui attendaient le Messie depuis des siécles l'ont-ils rejeté ? Parce
qu'ils n'aimaient plus Dieu comme Pére et que leurs actions mauvaises, leurs sentiments et
leurs intentions pervertis leur avaient donné le diable pour pére °.

“ Dieu se laisse voir de ceux qui sont capables de le voir, parce qu'ils ont les yeux de 1'esprit
ouverts. Car tous ont des yeux, mais certains les ont couverts de téncbres et ne peuvent pas
voir la lumiere du soleil. Et la lumicre solaire ne cesse pas de briller parce que les aveugles ne
la voient pas : c'est que l'on doit attribuer cette obscurité a leur manque de capacité pour voir.’
” La confession sacramentelle est le grand remede a ce type de cécité, car elle dispose I’ame a
voir le Seigneur avec une plus grande clarté méme sur la terre !

Fréquemment l'obstacle pour accepter la foi, la vocation ou une vie chrétienne cohérente,
réside dans les péchés personnels non pardonnés, dans des attachements désordonnés ou dans
la résistance a la grace. “ L'homme, conduit par ses préjugés, ou incité par ses passions et sa
mauvaise volonté, non seulement peut nier I'évidence, qu'il a devant lui, des signes extérieurs,
mais encore résister et rejeter aussi les inspirations supérieures que Dieu communique a son
ame.® ” Sl manque le désir de croire et de faire la volonté de Dieu en tout, colite que cofite,
on n'acceptera méme pas ce qui est évident. C'est pourquoi celui qui vit enfermé dans son
égoisme, et ne cherche pas le bien mais la commodité ou le plaisir, aura beaucoup de mal a
croire ou a comprendre le noble idéal de la vie. Pour celui qui a déja répondu positivement a
la vocation a laquelle Dieu 1'a appelé, cet égoisme et ce manque de détachement opposent une
résistance croissante a la fidélité aux exigences de cet appel.

Prenons aujourd’hui la résolution de bien préparer notre prochaine confession, pour que
sincere et pleine de douleur d'amour, elle nous guide sur le chemin de la foi et de la clarté
intérieure nécessaire pour mieux connaitre la volonté¢ de Dieu. Purifier le coeur, c'est préparer
le terrain pour que la semence de la foi et de la générosité croisse dans 1'ame et donne du fruit.
Aider un ami a s'approcher du sacrement de la réconciliation est le plus grand cadeau, le plus
bel acte de charité a lui offrir. Combien de problémes trouvent leur solution dans une bonne
confession ! L'ame y retrouve une clarté¢ d'autant plus grande qu'elle est davantage purifiée et
que les dispositions de la volonté sont fortifiées.

III. L'échec des disciples devant le possédé avait fortement ébranlé leur enthousiasme et,
lorsqu'a la maison, ils furent seul a seul avec le Maitre, ils lui demanderent : Pourquoi est-ce
que nous, nous n’avons pas pu l'expulser ? Et le Seigneur de répondre : Rien ne peut faire
sortir cette espece-la (de démons), sauf la priere. Voila le secret de l'apostolat ! Seule la
priére peut venir a bout de certaines difficultés apparemment insurmontables et qui retiennent



11

les hommes loin du Christ. Saint Bédé explique que le conseil de Jésus aux apdtres pour
expulser ce démon si malin nous est aussi destiné : la priere est le moyen de surmonter méme
les plus grandes tentations, qu'elle soit composée de paroles par lesquelles nous invoquons la
miséricorde divine, de petites mortifications ou du travail offert au Seigneur avec foi’.

Si la priere est accompagnée de bonnes actions, d'un travail bien réalisé, de la lutte pour
acquérir les vertus que l'on voudrait voir chez des amis, Dieu se laissera toucher par notre
bonne volonté et fera grandir la foi dans 1'ame. “ Ce n'est que dans la priére, dans 1'intimité du
dialogue immédiat et personnel avec Dieu, qui ouvre les cceurs et les intelligences (cf. Ac
16,14), que 'homme de foi peut approfondir sa compréhension de la volonté divine a I'égard
de sa propre vie.'’”

Seigneur, augmente en nous la foi ! Quand les fruits de I'apostolat tardent a arriver, quand je
me décourage devant mes miseres et celles du monde, quand je me sens si faible devant ce
que tu demandes, avec si peu de forces pour réaliser ce que tu veux de moi : Seigneur,
augmente en nous la foi ! C'est ce que demandaient les apdtres lorsqu'ils sentaient faiblir leur
confiance. Répétons souvent : Seigneur ! Ne me laisse pas seul avec mes forces, car je ne
peux rien faire! “ Adressons-lui, nous aussi, ces paroles, en terminant ce moment de
méditation. Seigneur, je crois. J'ai appris a croire en toi, et j’ai décidé de te suivre de pres.
Souvent, au cours de ma vie, j'ai imploré ta miséricorde. Et souvent, aussi, je n'ai pas cru que
tu puisses engendrer tant de merveilles dans le coeur de tes enfants. Seigneur, je crois ! Mais
aide-moi a croire, encore plus, encore mieux ! ”

Adressons enfin cette priére a sainte Marie, Mére de Dieu et notre Mére, modéle de foi : “
Oui, bienheureuse celle qui a cru en l'accomplissement de ce qui lui a été dit de la part du
Seigneur (Lc 1, 45). o

I. Mc 9,14-28. — 2. SAINT J. ESCRIVA Amis de Dieu, 204. — 3. Cf. SAINT JEAN CHRYSOSTOME, Homélies sur les Actes
des Apétres, 35.—4.Jn 7, 16-17. — 5. Cf. Jn 5, 41-44. — 6. Cf. In 8, 42-44. — 7. PIE XII, Enc. Humani generis, 12 aout 1950. —
8. SAINT THEOPHILE D'ANTIOCHE, Livre I, 2,1. — 9. Cf. SAINT BEDE, Commentaire d l’Evangile de saint Marc, in loc. —
10. A. DEL PORTILLO, Vocation et mission du prétre. — 11. SAINT J. ESCRIVA, loc. cit.

7° SEMAINE. MARDI

5. LE SEIGNEUR, ROI DES ROIS

— Le psaume de la royauté et du triomphe du Christ.
— Le rejet de Dieu dans le monde.

— La filiation divine.

I. Transmis de génération en génération, les psaumes ont toujours soutenu la priére, l'action
de graces, la louange et la contrition des enfants de Dieu. Le Seigneur lui-méme les a utilisés
pour s'adresser & son Pére dans les derniers moments de sa vie sur terre'. Ce furent les
principales pricres des familles juives et, par conséquent, de la Vierge et de saint Joseph qui
les ont apprises a Jésus. En les reprenant, le Seigneur leur a donné leur sens plénier ; et
depuis, la liturgie de I'Eglise les chante chaque jour dans la Messe. Ils constituent la partie
principale de la priere, la liturgie des Heures, que les prétres adressent chaque jour a Dieu au
nom de toute 1'Eglise.

Le psaume II a toujours figuré parmi les psaumes messianiques et a été 'objet de méditation
de nombreux Péres de I'Eglise, des écrivains ecclésiastiques et a nourri la piété de beaucoup
de fideles. Les premiers chrétiens le récitaient pour trouver la force au milieu des adversités et
ils racontent comment Pierre et Jean ont été¢ conduits devant le Sanhédrin parce qu'ils ont
guéri, au nom de Jésus, un infirme qui demandait I'aumoéne a la porte du Temple °.
Miraculeusement libérés, ils reviennent vers les leurs et racontent tout ce qui s'est passé ; tous
ensemble entonnent une priere au Seigneur tirée surtout du psaume II, le psaume de la royauté
du Christ : “ Seigneur, c'est toi qui as fait le ciel, la terre, la mer et tout ce qu'ils renferment ;



12

toi qui as dit par I'Esprit-Saint parlant par la bouche de David, ton serviteur : Pourquoi les
nations ont-elles frémi et les peuples ont-ils formé de vains projets ?Les rois de la terre se
sont présentés et les chefs se sont ligués ensemble contre le Seigneur et contre son Oint.>”

Ces paroles du psalmiste inspirées de la situation de son époque sont prophétiques, elles se
sont accomplies au temps des apdtres, tout au long de la vie de I'Eglise et de nos jours. Nous
aussi nous pouvons répéter réellement : Pourquoi les nations frémissent-elles et les peuples
méditent-ils de vains projets ? ... Pourquoi tant de haine et tant de mal, pourquoi aussi,
parfois, cette rébellion dans nos vies ? Depuis le péché originel cette lutte n'a pas cessé un
seul instant : les puissances du monde se liguent contre Dieu et contre ce qui se rapporte a lui.
Il suffit de voir le mépris de la dignit¢ de la personne humaine, les calomnies et les
diffamations que certains moyens de communication puissants mettent au service du mal,
'avortement de millions de créatures a qui on refuse le droit a la vie humaine et surnaturelle a
laquelle Dieu les avaient destinées, les attaques contre 'Eglise, le Souverain Pontife et ceux
qui suivent le Christ... Mais Dieu reste Dieu ; il est le Rocher4, la force des faibles. C'est a lui
que Pierre, Jean et les chrétiens de Jérusalem ont eu recours et ils préchent alors en toute
confiance la parole du Seigneur. Leur pri¢re achevée, raconte saint Luc, tous se sentirent
réconfortés et remplis du Saint-Esprit, et ils annongaient la parole de Dieu avec assurance’.

La méditation de ce psaume ne ravive-t-elle pas en toi la force pour surmonter les obstacles
qui peuvent se présenter dans un environnement ¢loigné de Dieu, le sens de notre filiation
divine et la. joie de proclamer la royauté du Christ ?

IL. Dirumpamus vincula eorum... Brisons ses chaines, faisons sauter son joug’, scande la
voix de peuples séparés de leur Dieu. “ Ils brisent le joug suave, ils rejettent son fardeau,
merveilleux fardeau de sainteté et de justice, de grace, d'amour et de paix. L'amour les met en
rage et ils se moquent de la bonté d'un Dieu qui a la faiblesse de renoncer a utiliser ses légions
d’anges pour se défendre (cf. Jn 18, 36).” ” Mais celui qui est assis dans les deux se rit d'eux,
le Seigneur se moque de leur folie. Alors il leur parlera dans sa colere, et dans sa fureur il les
épouvante . La justice divine ne se réalise pas seulement dans la vie terrestre. Malgré les
triomphes apparents de ceux qui se déclarent ou se comportent comme des adversaires de
Dieu, leur plus grand échec, s'ils ne se repentent pas, sera de ne pas comprendre et de ne
jamais atteindre le vrai bonheur. Leurs éphémeres satisfactions humaines sont peut-étre le
triste prix du bien qu'ils peuvent réaliser en ce monde. Forts de leur connaissance de la nature
humaine, quelques saints ont bien affirmé que “ le chemin de I'enfer est déja un enfer ”. Seul
espoir sur cette route : le Seigneur est toujours prét au pardon, a rendre la paix et la joie
véritables.

Saint Augustin, en commentant ces versets du psaume, remarque que par colere de Dieu on
peut comprendre aussi l'aveuglement de 1'esprit qui prend possession de ceux qui enfreignent
la loi divine’. Il n'y a pas de malheur comparable & ne pas connaitre Dieu, a vivre le dos
tourné a lui, a s'affirmer dans l'erreur et le mal.

Cependant, Dieu veut que fous les hommes soient sauvés '°. Cette colére de Dieu, dont parle
le psaume, “ n'est pas tant la fureur que la correction nécessaire, comme fait le pére avec
l'enfant, le médecin avec le malade, le maitre avec le disciple'' ”. Néanmoins, le temps pour
disposer de la miséricorde divine est limité : ensuite vient la nuit, dans laquelle on ne peut
plus travailler’’. Avec la mort s'achéve la possibilité d'acquérir des mérites en vue de la vie
éternelle.

Le pape Jean-Paul II s'inquiétait de I'incapacité de notre époque a comprendre la miséricorde
divine, réalit¢ qui doit faire grandir le zele apostolique des chrétiens et leur désir de
conversion et de sainteté personnelle. L'image d'hommes qui se ferment a la miséricorde
divine et a la rémission de péchés «sans importance pour leur vie», renvoie a une
imperméabilité de la conscience, un état d'ame que I'on pourrait dire consolidé en raison d'un



13

libre choix : c'est ce que la sainte Ecriture a I'habitude d’appeler dureté du coeur. A notre
époque, a cette attitude de l'esprit et du cceur correspond peut-étre la perte du sens du péché."

Ressentons-nous le besoin de réparer pour ce refus, implicite ou explicite, de Dieu, de
demander davantage de graces et de miséricorde, pour que la clémence divine ne s'épuise
jamais, cette derniére perche que l'on tend au naufragé incapable de tout autre moyen de
salut ?

III. Le psaume II est une priere dans laquelle Dieu répond aux profondes questions que
posent la liberté humaine, le mystére du mal, la rébellion de la créature. Il proclame la royauté
du Christ, qui a vaincu le mal et la mort. Quant a moi, j'ai établi mon roi sur S ion, ma
montagne sainte ! J'annoncerai son décret. Le Seigneur m'a dit : *“ Tu es mon Fils ; c'est moi
qui t'ai engendré aujourd’hui'® . < Dans sa miséricorde, Dieu le Pére nous a donné son Fils
pour Roi. Il s’attendrit en menacgant. Il annonce sa colére mais nous donne son amour. Tu es
mon fils : il s’adresse au Christ et il s’adresse a toi et & moi, si nous acceptons d'étre aller
Christus, ipse Christus. Les mots sont impuissants a exprimer I'émotion qui étreint notre cceur
devant la bonté de Dieu. Il nous dit : tu es mon fils. Non pas un étranger, ni un serviteur traité
avec bienveillance, ni un ami, ce qui serait déja beaucoup. Un fils ! °  Voici notre refuge : la
filiation divine, la force nécessaire face aux adversités, a I'environnement parfois étranger a la
vie chrétienne, aux tentations que le Seigneur permet pour raviver la foi et 'amour...

Dieu, notre Pére, est toujours pres de nous. Sa présence est “ comme un parfum pénétrant
qui ne perd jamais la force avec laquelle il s'introduit partout, aussi bien a l'intérieur des coeurs
qui l'acceptent qu'a l'extérieur, dans la nature, dans les choses, au milieu d'une foule. Dieu est
1, qui attend qu'on le découvre, qu'on l'appelle, qu'on l'aime..."°

Demande-moi, et je te donnerai les nations pour héritage, et pour domaine les extrémités de
la terrey. Ecoute le Seigneur : Demande-moi ! Ecoute-le plus encore quand tu viens de le
recevoir dans la communion. Demande-moi ! nous dit Jésus, je peux tout te donner et je me
donne a toi.

Saint Jean Chrysostome méditant ce psaume, réalisa que Dieu y promet plus qu'une terre qui
fait jaillir le lait et le miel, plus qu'une longue vie, ou une multitude d'enfants, plus que du blé,
du vin, ou des troupeaux, car il promet le Ciel : la filiation divine et la fraternité avec le Fils
unique, une part de son héritage, et la gloire de la vie éternelle avec lui'®.

Tu les régiras avec un sceptre de fer, et tu les briseras comme un vase d'argile. Et
maintenant, rois, devenez sages ; instruisez-vous juges de la terre. Servez le Seigneur avec
crainte, et exaltez-le tout en tremblant de joie pour lui’’. Le Christ a triomphé pour toujours.
Avec sa mort sur la Croix il nous a gagné la vie. Selon I'enseignement des Péres de 1'Eglise, le
sceptre de fer est la sainte Croix, “ dont la matiére est le bois, mais dont la force est celle du
fer’® . Voila le signe du chrétien, qui permet de gagner toutes les batailles de la vie
spirituelle : les obstacles se brisent comme le vase du potier. La Croix dans l'intelligence, sur
les levres, dans le cceur, dans toutes les actions ; voila I'arme pour vaincre : une vie sobre, une
mortification constante, la patience devant les contrariétés et la persévérance dans les
difficultés.

Le psaume se termine par un appel a la fidélité sur le chemin, plein de confiance en Dieu.
En tremblant, rendez-lui hommage de peur qu'il ne s'irrite et que vous ne périssiez hors de la
voie, car sa colére s'enflamme vite. Heureux tous ceux qui mettent en lui leur confiance®’.

Saints anges gardiens, fideles serviteurs de Dieu, aidez-nous a vivre notre vocation chaque
jour en toute fidélité a la gloire de Dieu et au salut du monde.

1. Cf. Mt 27,46. — 2. Cf. Ac 4, 23-31. — 3. Ac 4, 23-26. — 4. 1 Cor 10,4. — 5. Cf. Ac 4,29-31. — 6. Ps 2,3. — 7. SAINT J.
ESCRIVA, Quand le Christ passe, 185. — 8. Ps 2, 4-5. — 9. Cf. SAINT AUGUSTIN, Commentaires aux Psaumes, 2, 4. — 10. 1
Tim 2, 4. — 11. SAINT JEROME, Breviarium in Psalmos, 1. — 12. In 9,4. — 13. JEAN-PAUL II, Enc. Dominum et vivificantem,
18 mai 1986, 46-47. — 14. Ps 2, 6-7. — 15. SAINT J. ESCRIVA toc. cit. — 16. M. EGVIBAR, Pourquoi les nations ont-elles



14

frémi ?— 17. Ps 2,8. — 18. Cf. SAINT JEAN CHRYSOSTOME, Homélies sur I'Evangile de saint Matthieu, 16, 5. — 19. Ps 2, 9-
11. — 20. SAINT ATHANASE, Commentaire aux Psaumes, 2, 6. —21.Ps 2, 12.

7° SEMAINE. MERCREDI

6. UNITE ET DIVERSITE DANS L'APOSTOLAT

— «L'esprit de clocher» dans l'apostolat n'est pas chrétien, puisque 1'Esprit Saint a comblé
I'Eglise d'une grande variété de charismes.

— Annoncer le Christ a tous les hommes sans distinction.

— L'unité n'est pas uniformité ni monolithisme. Fidélité a la vocation personnelle.

I. Les disciples voient quelqu'un chasser des démons au nom du Seigneur. Nous ne savons
pas s'il connaissait Jésus, ou si guéri par lui, il se considérait comme un disciple. Saint Marc'
a relevé la réaction de saint Jean : Maitre, dit-il a Jésus, nous avons vu quelqu'un chasser des
esprits mauvais en ton nom ; nous avons voulu l'en empécher car il n’est pas de ceux qui nous
suivent.

Le Seigneur profite de 1'occasion pour laisser un enseignement valable pour tous les temps :
Ne l'empéchez pas, dit Jésus, car celui qui fait un miracle en mon nom ne peut pas, aussitot
apres, dire du mal de moi ; celui qui n'est pas contre nous est pour nous. Cet exorciste
manifeste en effet une foi profonde en Jésus, et I'exprime par ses actes. Jésus l'accepte comme
un de ses disciples et réprouve la mentalité étroite et exclusiviste dont témoignent les apdtres,
pleins de z¢le pour leur propre mission.

Se faisant 1'écho du Seigneur, le Concile Vatican II proclame : ““ Il existe pour les laics de
multiples maniéres de participer & I'édification de 1'Eglise, a la sanctification du monde et a
son animation dans le Christ.” ” La seule condition est d'étre uni au Christ, uni a son Eglise,
apotre de sa doctrine, I'aimer en paroles et en actes. L'esprit chrétien favorise une attitude
ouverte aux différentes formes d'apostolat, pour les comprendre, méme si elles sont
différentes de notre manic¢re d'étre ou de penser, et nous réjouir de leur existence, car la
moisson est immense et les ouvriers peu nombreux °. “ Réjouis-toi si tu en vois d'autres
travailler a de bons apostolats. — Demande a Dieu, pour eux, grace abondante et
correspondante a cette grace.

“ Toi, poursuis ton chemin : persuade-toi que tu n'en as pas d'autre.” ” Un chrétien ne peut
vivre sa foi avec une mentalité tyrannique, de parti unique, ni voir un concurrent en celui qui
n'adopte pas sa manicre de faire de l'apostolat. Toute personne qui travaille avec droiture
d'intention participe réellement a la mission que le Christ a confiée a ses apdtres et pour
laquelle nous sommes tous nécessaires. La diversité des charismes est une richesse de l'unité
dans I'Eglise : le Christ est ainsi annoncé de facons bien différentes. L'unité des chrétiens
s'enracine dans le contenu de la Révélation divine: la foi, la morale, les sacrements,
l'obéissance au Pape et aux évéques en communion avec lui. Saint Augustin exprimait cette
unité en une bréve formule : “ dans les affaires nécessaires au salut unité, dans celles sujettes
a discussion liberté, en tout charité. > ” Cette unité, nécessaire, n'est pas de l'uniformité : “
dans le jardin de I'Eglise il y eut, il y a et il y aura une admirable variété de belles fleurs,
différentes par l'ardme, par la dimension, par le dessin et par la couleur.’ ” Et cette diversité
est une richesse pour la gloire de Dieu.

Une tentation pourrait s'insinuer dans les entreprises apostoliques : s'atfarder inutilement a
évaluer les initiatives des autres. Plutét que trop s'occuper de ce que font les autres, un
chrétien devrait d'abord sonder son cceur et voir devant Dieu s'il répond avec générosité a la
vocation qu'il a regue, s'il tiche de faire produire les talents recus de Dieu : “... toi, poursuis
ton chemin : persuade-toi que tu n'en as pas d'autre.

“ Voila la merveille de la Pentecdte : la consécration de tous les chemins, qui ne peut jamais
étre interprétée comme un monopole, comme la mise en valeur d'un seul, au détriment des



15

autres.

“ La Pentecote, c'est une infinie variété de langues, de méthodes, de facons de rencontrer
Dieu : et non pas une violente uniformité.” ” N'est-ce pas un motif de joie que de voir tant de
personnes différentes travailler de maniéres si différentes a faire connaitre le Royaume de
Dieu?

II. La doctrine de Jésus-Christ doit parvenir a tout le monde. Aujourd'hui beaucoup de pays
qui ont été chrétiens ont besoin d'étre réévangélisés. La mission de I'Eglise est universelle :
elle s'adresse & des personnes de tout age, culture, condition... Dés le début de 1'Eglise, la foi a
pénétré tous les milieux et a touché jeunes et moins jeunes, riches gouvernants et esclaves,
intellectuels, artisans, hommes et femmes... Les Apdtres et ceux qui leur ont succédé ont
toujours maintenu une ferme unité dans ce qui est nécessaire, mais sans chercher a
uniformiser ceux qui se convertissaient. Les facons d'évangéliser aussi ont été tres diverses :
les uns ont accompli une mission trés importante grace a leurs écrits en faveur du
Christianisme et de son droit a exister ; d'autres ont préché sur la place publique ; d'autres
encore ont prié et prient pour la conversion du monde du fond de leur monastére ; la grande
majorité a réalisé¢ un apostolat discret par le biais si naturel de la vie de famille, des relations
de voisinage, d'amitié ou de travail. Ce qui fait I'unité de tous c'est la charité fraternelle, 1'unité
dans la foi, les sacrements, 1'obéissance aux pasteurs légitimes.

La doctrine du Christ doit parvenir a tout le monde. C'est pourquoi saint Josémaria Escriva
pouvait affirmer : “ nous n'excluons personne, nous ne séparons aucune ame de notre amour
pour Jésus-Christ. C'est pourquoi, vous devez cultiver une amiti¢ ferme, loyale, sincére —
c'est-a-dire chrétienne —, avec tous vos compagnons de profession ; plus encore, avec tous
les hommes, quelles que soient leurs circonstances personnelles.® ” Le chrétien est, par
vocation, un homme ouvert aux autres, car le Christ donne des graces abondantes pour que les
chrétiens puissent s'adapter a tous les milieux, a des personnes tres différentes par leur culture,
age et caractere...

La fréquentation de Jésus ¢€largit le cceur pour aimer tout le monde sans mesquineries.
Respectons-nous, mieux encore, aimons-nous la diversité de manicres d'étre chez ceux qui
nous entourent ? Dans la pratique, considérons-nous vraiment comme une richesse de 1'Eglise
le fait que d'autres chrétiens soient différents de nous dans leurs godts, leurs maniéres d'étre
ou de penser ?

III. L'Eglise ressemble & un corps humain, composé de membres bien distincts et bien unis
en méme temps9, et cette diversité, loin de briser son unité, en est une caractéristique
essentielle.

Demandons au Seigneur de nous apprendre a harmoniser dans notre vie ces réalités
surnaturelles nécessaires a I'édification du Corps Mystique du Christ : unité dans la vérité et
dans la charité, et simultanément variété de formes en matiére de spiritualité, d'approche des
problémes théologiques, de pastorale, d'apostolat..., car cette variété de formes “ est une vraie
richesse et entraine avec elle la plénitude, elle est la vraie catholicité'® ”, bien éloignée du
faux pluralisme, compris comme “ juxtaposition de positions radicalement opposées ' .

Dans I'unité et dans la charité, le Saint-Esprit agit, en suscitant une pluralité de chemins de
sanctification. Et ceux qui recoivent un charisme déterminé, une vocation spécifique,
contribuent a 1'édification de I'Eglise par la fidélité a leur appel particulier, en suivant le
chemin indiqué par Dieu, car c'est 1a qu'il les attend, et non pas ailleurs.

L'unité désirée par le Seigneur — que tous soient un '>— ne restreint pas mais au contraire
elle promeut la personnalité et la maniére d'étre de chacun, la variété des spiritualités et des
écoles théologiques dans les matiéres que 1'Eglise laisse a la libre discussion des hommes... «
Tu t'effarais de me voir approuver le manque d'uniformité, dans cet apostolat auquel tu
travailles. Et je t'ai dit : Unité et variété. — Vous devez étre aussi différents que le sont entre



16

eux les saints du Paradis, dont chacun a ses traits personnels et singuliers. — Et en méme
temps, vous devez étre entre vous aussi semblables qu'eux, qui ne seraient pas saints si chacun
ne s'était identifié avec le Christ." ”

Le Seigneur demande non seulement de respecter la légitime variété des caractéres, des
gouts, des manicéres d'aborder les problémes dans ce qui demeure ouvert a la libre
interprétation, mais encore de la favoriser activement. Dans tout ce qui ne s'oppose pas,
directement ou indirectement, a la doctrine de l'Eglise et a la vocation recue de Dieu, la liberté
doit étre totale : gofts, activités, idées sociales, politiques, professionnelles... Ainsi nous, les
chrétiens, nous serons unis au Christ, dans son amour et dans sa doctrine, chacun fidéle a sa
vocation ; mais différents dans tout le reste, chacun avec sa personnalité propre, en nous
effor¢ant d'étre sel et lumiére, braise allumée, vrais disciples du Christ.

1. Mc 9, 38-40. — 2. CONCILE VATICAN II, Decr. Apostolicam actuositatem, 16. — 3. Cf. Mt 9, 37. — 4. SAINT J.
ESCRIVA, Chemin, n. 965. — 5. JEAN-PAUL 11, Discours a la Conférence Episcopale Espagnole, Madrid, 31 octobre 1982. — 6.
SAINT J. ESCRIVA, Lettre, 9 janvier 1935. — 7. SAINT J. ESCRIVA, Sillon, n. 226. — 8. IDEM, Lettre, 9 janvier 1951. — 9. Cf.
1 Cor 12, 13-27. — 10. SYNODE EXTRAORDINAIRE 1985, Relatio finalis 11, C, 2. — 11. IDEM. — 12. Jn 17, 22. — 13. SAINT
J. ESCRIVA, Chemin, n. 947.

7° SEMAINE. JEUDI

7. POUR ALLER AU CIEL

— Le salut éternel, seule chose vraiment importante.

— L'enfer existe. La sainte crainte de Dieu est un don contre les attaques du démon.

— Avons-nous le désir que tous les hommes soient sauvés et parviennent a la connaissance
de la vériteé ?

I. Une seule chose est vraiment nécessaire : parvenir jusqu'au but que Dieu nous a proposé,
le Ciel. Pour l'atteindre le Seigneur demande d'étre préts a perdre d'autres choses et de rejeter
ce qui peut s'interposer sur le chemin de la vie, aussi attrayant que cela puisse paraitre. Tout
est ainsi subordonné au seul but de la vie : jouir de Dieu. Le Seigneur dit dans 'Evangile de la
Messe’ : Si ta main t'entraine au péché, coupe-la... Si ton pied t'entraine au péché, coupe-le...
Si ton il t'entraine au péché, arrache-le... Mieux vaut donc entrer manchot, estropié ou
borgne dans le Royaume de Dieu que de risquer la géhenne, la ou le ver ne meurt pas et ou le
feu ne s'éteint pas. Mieux vaut se priver de quelque chose — la main, le pied ou l'ceil — que
de perdre le Ciel et la vision béatifique de Dieu pour toute 1'éternité. Cet enseignement est
plus clair encore s'il s'agit de perdre quelque chose dont on peut se passer avec un peu de
bonne volonté sans aucune gravité. En employant ces images si fortes, le Seigneur veut graver
l'obligation d'éviter le danger de I'offenser et donc le devoir d'écarter toute occasion de péché,
car celui qui aime le danger s'y perdra’. En d'autres mots, nous ne pouvons pas jouer avec
notre salut, ni avec celui du prochain.

Souvent, pour plaire a Dieu, une ame dé¢licate n'aura que de petits obstacles a écarter : des
petits caprices, des fautes de tempérance, des manques de mortification ou de maitrise du
caractére, un attachement excessif a la santé, au bien-€tre... des fautes plus ou moins
habituelles, des péchés véniels, mais dont il faut beaucoup tenir compte, qui retardent le pas,
et qui peuvent faire trébucher, ou tomber en d'autres fautes plus importantes.

La lutte intérieure généreuse conduit a affronter avec ténacité ces obstacles, et les convertir
en marchepied, pour se rapprocher davantage de Dieu. C'est ce que fit le Seigneur avec ses
Apdtres : il a utilisé la fougue précipitée de Pierre pour former le rocher sur lequel serait
fondée I'Eglise ; il a transformé l'impatience de Jean et Jacques (on les appelait «fils du
tonnerre») en zele apostolique infatigable, l'incrédulit¢ de Thomas, en profession de foi
exemplaire... L'obstacle est devenu une aide.



17

II. La vie du chrétien consiste & marcher continuellement vers le Ciel. Tout doit nous aider a
affermir le pas sur ce sentier : la douleur et la joie, le travail et le repos, le succes et I'échec...
Dans les grandes affaires on étudie et on veille sur les moindres détails. Faisons de méme
avec l'affaire la plus importante, le salut éternel. A la fin de notre vie sur terre il n'y aura
qu'une alternative : ou le Ciel (en passant peut-étre par le purgatoire) ou l'enfer, la privation
éternelle de Dieu, le lieu du feu qui ne s'éteint pas, dont le Seigneur parle explicitement en de
nombreuses occasions.

Si l'enfer n'existait pas et s'il n'était pas un véritable danger pour 'homme, le Christ n'aurait
pas révélé avec une telle clarté son existence et il n'en aurait pas averti ses disciples si
souvent : soyez vigilants ! Le démon n'a pas renoncé a la perdition de 'homme, comme aux
origines, quelle que soit la fonction ou la mission recue de Dieu.

L'existence de l'enfer pour ceux qui ont fait le mal et qui meurent en état de péché mortel,
est déja révélée dans I'Ancien Testament’. Dans le Nouveau, Jésus-Christ parle par exemple
du chatiment préparé pour le diable et ses anges4, que souffriront les serviteurs méchants qui
n'ont pas accompli la volonté de leur Seigneur’, les vierges étourdies qui se retrouvent sans
I'huile des bonnes actions lorsqu'arrive 'Epoux®, ceux qui se présentent sans [ habit nuptial au
banquet de noces’, ceux qui offensent gravement leurs fréres® ou négligent de les aider dans
leurs besoins matériels ou spirituels’ ... C'est aussi ce que révéle 1'image de 1'aire dans laquelle
le bl¢ est mélangé avec la paille, jusqu'au moment ou Dieu prend dans sa main la fourche pour
nettoyer son champ, recueille le blé dans son grenier et brile la paille au feu qui ne s'éteint
pas'.

L'enfer n'est donc pas un symbole pour l'exhortation morale, pour étre préché alors que
I'humanité était moins évoluée. C'est une réalité que Jésus-Christ a fait connaitre, le triste
salaire du péché auquel le Christ veut soustraire tout homme ; c'est pourquoi il demande,
comme nous le lisons dans I'Evangile de la Messe, d'abandonner toute chose, si importante
qu'elle puisse étre, afin de ne pas y tomber pour toujours. Le Concile Vatican II rappelle qu'*
il nous faut (...) veiller assidiiment (...) plutdt que d'étre jetés, sur son ordre, dans le feu éternel
(cf. Mt 25, 41), comme 1l arriva aux serviteurs mauvais et paresseux (cf. Mt 25, 26), dans les
ténébres extérieures ou il y aura des pleurs et des grincements de dents''”. Pourquoi cette
vérité de foi, définie par le Magistére de I'Eglise'’ serait-elle soustraite des sujets de
méditation, de catéchése ou de l'apostolat ? “ L'Eglise ne peut pas omettre, sans une grave
mutilation de son message essentiel, écrit Jean-Paul II, une constante catéchese sur (...) les
quatre fins dernieres de I'homme : la mort, le jugement (particulier et universel), l'enfer et le
paradis. Dans un contexte culturel qui tend a enfermer I'homme dans sa vicissitude terrestre
vécue avec plus ou moins de succés, l'on demande aux Pasteurs de 1'Eglise une catéchése qui
ouvre et éclaire avec la certitude de la foi l'au-dela de la vie présente; au-dela des
mystérieuses portes de la mort se profile une éternité de joie dans la communion avec Dieu ou
de peine dans 1'¢loignement de Dieu."

Le Seigneur désire 1'amour de ses freres, mais il a voulu aussi montrer ou conduit le péché
pour qu'ils aient une raison de plus de ne pas s'écarter de lui : la sainte crainte de Dieu, crainte
de se séparer du Bien infini, du vrai Amour. Les saints ont considéré comme un grand bien les
révélations que Dieu leur fit au sujet de I'existence de I'enfer et de I'é¢ternité de ses peines :
ce fut une des plus grandes graces que Dieu m'a faites, écrit sainte Thérése d'Avila, parce
qu'elle m'a été tres utile, aussi bien pour perdre la peur des tribulations de cette vie, que pour
m'efforcer de les souffrir et remercier le Seigneur qui me délivra, il me semble, de maux si
perpétuels et terribles.' ”

Existe-t-il quelque chose dans ma vie qui me sépare du Seigneur ? Est-ce que je fuis avec
promptitude toute occasion de pécher ? Ai-je recours a la sainte Vierge pour qu'elle
m'obtienne ['horreur du péché, méme véniel, qui cause tant de mal a 1'ame parce qu'il éloigne
de son Fils, notre seul Bien ?



18

III. La considération des fins dernicres aide a étre fidéles dans les occupations quotidiennes,
a écarter les éventuels obstacles sur le chemin de la sainteté. C'est aussi un stimulant pour
l'apostolat, pour nous soucier des autres : qu'ils trouvent Dieu et soient heureux avec lui pour
toute I'éternité. La plus grande preuve de charité et d'estime envers quelqu'un n'est-ce pas de
lui rendre plus facile le chemin du ciel ?

La premiere facon d'aider les autres, c'est d'étre attentif aux conséquences de sa propre
conduite, des actions et des omissions, pour ne jamais €tre une occasion de scandale.
Ecoutons ces paroles de Jésus : Celui qui entrainera la chute d'un seul de ces petits qui
croient en moi, mieux vaudrait pour lui qu’on lui attache au cou une de ces meules que
tournent les dnes, et qu’on le jette a la mer. Dans une autre occasion le Seigneur avait déja
dit : 1l est inévitable qu'arrivent des scandales. Mais malheur a celui par qui le scandale

. 15 L . . , y . . .
arrive I"” L'Evangile a peu de mots aussi forts ; peu de péchés sont aussi graves que celui-ci,
car le scandale détruit la plus grande ceuvre de Dieu, la Rédemption, et conduit a la perte des
ames, en leur enlevant la vie de la grace, plus précieuse que la vie du corps. Les petits dont
parle Jésus sont en premier lieu les enfants, dont l'innocence refléte d'une fagon particuliere
I'image de Dieu, mais ce sont aussi les personnes simples, qui ont peut-étre moins de
formation et sont donc plus influencables.

Le monde est constamment secoué par des scandales plus ou moins graves, et le Seigneur
est en droit de demander réparation pour le mal commis. Réparer ce mal en le noyant dans
'abondance de bien, c'est s'efforcer d'étre des exemples vivants qui entrainent, qui pratiquent
la correction fraternelle opportune, affectueuse et prudente, pour aider a rectifier les erreurs,
les situations nuisibles a I'ame, grace a un apostolat joyeux du sacrement de la Pénitence...

Trés sainte Vierge, iter para tutum !'S, prépare-nous un chemin sir, celui qui méne a
I'éternel bonheur du Ciel.

1. Mc 9, 40-4c9. — 2. Ecli 3,26. — 3. Cf. Nm 16,30-33 ; Is 33,14 ; Eccli 7,18-19 ; Job 10,20-21 ; etc. — 4. Cf. Mt 25, 41. — 5. Cf.
Mt 24, 51. — 6. Cf. Mt 25, 1 et s. — 7. Cf. Mt 22, 1-14. — 8. Cf. Mt 5, 22. — 9. Cf. Mt 25, 41 et s. — 10. Cf. Lc¢ 3, 17. — 11.
CONCILE VATICAN 11, Const. Lumen gentium, 48. — 12. BENOIT XII, Const. Apost. Benedictus Deus, 29 janvier 1336, Dz.
531 ; CONCILE DE FLORENCE, Dz. 693. — 13. JEAN-PAUL II, Exhort. Apost. Reconciliatio et Paenitentia, 2 décembre 1984,
26. — 14. SAINTE THERESE D'AVILA, Vie, 32, 4. — 15. Lc 17, 1. — 16. LITURGIE DES HEURES, Secondes Vépres du
commun de la Vierge, Hymne Ave, maris Stella.

7° SEMAINE. VENDREDI

8. LA FAMILLE, CHEMIN DE SAINTETE

— Jésus restaure la dignité originelle du mariage, en rappelant son unité et son
indissolubilité

— Le mariage est un chemin de sainteté et d'apostolat.

— La grace du sacrement du mariage.

I. L'Evangile de la Messe’ montre aujourd'hui Jésus en train de précher a une foule de toutes
les agglomérations voisines, des gens simples qui regcoivent avec attention la Parole de Dieu.
Il y a aussi des pharisiens mal intentionnés, qui opposent le Christ a la Loi de Moise et qui lui
demandent : ““ Est-il permis a un mari de renvoyer sa femme ? Jésus leur dit: Que vous a
prescrit Moise ? Et eux : Moise a permis de renvoyer sa femme a condition d'établir un acte
de répudiation. Cela, tout le monde l'admettait, mais I'on discutait de la licéité de répudier sa
femme pour n’importe quel motif-, pour une raison insignifiante, voire aucune.

Jésus-Christ, le Messie Fils de Dieu, connait parfaitement les Ecritures : Moise avait permis
le divorce en raison de la dureté de coeur de son peuple, mais il avait aussi protégé la
condition de la femme par cette Loi. A cette époque en effet la femme était considérée
souvent comme une esclave, privée de droits. Moise prescrit alors un document (/'acte de



19

répudiation) par lequel la femme répudiée récupérait a nouveau la liberté, et qui marquait un
vrai progres social en ces temps-la.

Mais Jésus rétablit le mariage dans sa pureté originelle, tel que Dieu 1'avait institué lors de la
Création : il les fit homme et femme. A cause de cela, I'homme quittera son pere et sa mere, il
s'attachera a sa femme, et tous deux ne feront plus qu'un. Ainsi, ils ne sont plus deux, mais ils
ne font qu’'un. Donc, ce que Dieu a uni, que I'homme ne le sépare pas !

Cet enseignement parait si exigeant aux contemporains que méme les disciples, selon le
récit de saint Matthieu, réagissent : Si la condition de I'homme avec sa femme est telle, il n'y a
pas avantage a se marier’. La conversation dut se prolonger, car, une fois a la maison, ils
l'interrogent a nouveau sur cette question. Jésus confirme : Celui qui renvoie sa femme pour
en épouser une autre est coupable d'adultere envers elle. Si une femme a renvoyé son mari et
en épouse un autre, elle est coupable d'adultere.

Le Seigneur rappelle les caractéristiques originelles du mariage : 'unité et l'indissolubilité.
Saint Jean Chrysostome résume cela d'une formule simple et claire : le mariage est d'un avec
une et pour toujours”. L'Eglise, fidéle a la mission de gardienne et interpréte de la loi naturelle
et divine, a toujours transmis que le mariage a été institué par Dieu avec un lien perpétuel et
indissoluble, et «“ qu'il a été protégé, confirmé et élevé non pas avec des lois humaines, mais
avec des lois de l'auteur méme de la nature, Dieu, et du restaurateur de la méme nature, le
Christ Seigneur ; ces lois, par conséquent, ne peuvent étre sujettes au bon plaisir des hommes,
ni méme a la volonté contraire des conjoints eux-mémes” ”. Le mariage n'est pas un simple
contrat privé, et il ne peut étre rompu par la volonté des contractants. Il n'existe pas de raison
capable de justifier le divorce, ni quoi que ce soit contraire a la loi naturelle et a la loi divine.

Jean-Paul II encourage particulierement les €époux chrétiens, méme dans certains milieux
hostiles aux normes de la vie chrétienne, a demeurer fideles au projet chrétien de la vie
familiale.

Et nous, efforcons-nous d'étre toujours des instruments d'union grace aux petits services
rendus avec amabilité, a la joie qui rend la vie agréable a ceux qui sont autour de nous.
Sommes-nous habitués a prier chaque jour pour celui qui dans la famille en a le plus besoin ?
Cherchons-nous a étre disponibles pour aider celui qui faiblit un peu ? Nous occupons-nous
avec affection de celui qui est un peu malade ?

II. Un chrétien peut-il se laisser impressionner par la dérision ou le mépris que certains
milieux opposent a la saintet¢ du mariage ? Peu importe au Seigneur que le climat existant
dans le peuple d'Isra€l ne fut pas favorable a ses enseignements, car défendre 1'indissolubilité
du mariage est une exigence de la foi, mais aussi une nécessité pour le bien commun de la
sociéte.

Jésus-Christ va a rencontre des idées de son temps au sujet du mariage. Il lui rend sa dignité
originaire, mais il I'¢léve aussi a 1'ordre surnaturel, en l'instituant en sacrement pour sanctifier
les conjoints et la famille. Il n'est donc pas étonnant que les chrétiens aient parfois a affronter
aujourd'hui certaines attaques contre la dignité de ce sacrement et ses propriétés essentielles,
des tentatives de le ridiculiser, surtout lorsqu'ils font de leur vie une apologie de la famille, le
fondement incontournable de la société elle-méme.

La famille devrait étre une des premicres préoccupations de ceux qui interviennent dans la
vie publique, les éducateurs, les écrivains, les hommes politiques et les législateurs, les
artistes, les cinéastes, les journalistes... car une bonne partie des problémes sociaux et méme
personnels ont leur racine dans les échecs de la vie familiale. Lutter contre la délinquance
juvénile, contre la prostitution de la femme et des enfants, contre le sida, la toxicomanie... et
favoriser simultanément le discrédit ou la détérioration de l'institution familiale n'est-ce pas
une légereté et une profonde contradiction ?

Le bien de la famille doit donc étre une des préoccupations fondamentales des chrétiens



20

présents dans la vie publique, de sorte que les divers secteurs de la vie sociale soutiennent le
mariage et la famille, en leur accordant toute I'aide économique, sociale, éducative, politique,
culturelle... aujourd'hui si nécessaire et urgente pour qu'ils puissent continuer de remplir leur
role irremplagable dans la société !’

Mais le role des familles dans la vie sociale et politique ne peut pas étre simplement passif,
car elles doivent étre ““ les premieres a faire en sorte que les lois non seulement n'offensent
pas, mais encore soutiennent et défendent positivement les droits et les devoirs de la famille®
» en suscitant ainsi une vraie politique familiale °.

La famille, au sens large du terme, est le premier apostolat des parents : leur exemple et leur
joie sont absolument nécessaires a leurs enfants et aux autres familles amies, ou qui partagent
les mémes objectifs dans I'éducation des enfants, la vie sociale...

Cette joie, que n'ébranlent pas les difficultés de toute sorte, s'enracine dans une vie sainte,
dans la fidélité quotidienne a la vocation matrimoniale. Les enfants, eux, réalisent un bien tres
agréable au Seigneur lorsqu'ils font leur possible pour maintenir 1'ambiance propre d'une
famille chrétienne, dans laquelle tous s'efforcent de vivre les vertus humaines et
surnaturelles : la joie, la cordialité, la sobriété, l'application au travail, le respect mutuel,
l'esprit de service...

III. Elevé a l'ordre surnaturel, 'amour humain grandit et se consolide parce que, dans le
sacrement chrétien, I'amour divin pénétre I'amour humain, le fortifie et le sanctifie. C'est Dieu
qui unit par un lien sacré et sanctifiant 'homme et la femme dans le mariage. C'est pourquoi,
ce que Dieu a uni, que ['homme ne le sépare pas ! Dieu a uni par des liens divins ce qui était
deux corps et deux ceceurs en une seule chair, un seul corps et un méme cceur, donnant a cette
union la ressemblance de 'union du Christ avec son Eglise '°. Le mariage n'est pas seulement
une institution sociale : c'est aussi un appel a une nouvelle vie, dévouée, donnée par amour,
sanctifiante pour les conjoints et sanctificatrice de tous les membres de la famille.

Examinons aujourd'hui dans la pri¢re, notre conduite quotidienne : suis-je cordial et
affectueux ou m'arrive-t-il de provoquer des discussions, des critiques, des plaintes... ? Suis-je
suffisamment disponible pour le soin de la maison, pour les enfants, les fréres et sceurs, les
grands-parents... 7 Est-ce que pendant les vacances et les jours féri€s, je profite bien de mon
temps, et j'évite les loisirs ou les passe-temps inutiles ? Est-ce que je reste serein face aux
contrariétés ? Suis-je sobre et simple dans la fagon de vivre les fétes, sans oublier leur sens
chrétien ? Est-ce que je respecte la liberté et les opinions des autres, sans pour autant leur étre
indifférent ? Est-ce que je m'intéresse réellement aux études et la formation humaine et
chrétienne de mes enfants, mes fréres, mes sceurs plus jeunes ? Suis-je disponible lorsque 1'un
des enfants, un frére, une sceur, des amis... demande une attention ou une compréhension
particuliere... ?

Quand les époux, qui s'aiment d'un amour humain et surnaturel, sont exemplaires, les
enfants ont un exemple vivant pour trouver les réponses aux questions que la vie leur pose.
Dans une ambiance joyeuse, ou les vertus occupent une place importante, 1'idéal chrétien
grandit. La famille est alors un lieu privilégié pour le “ renouvellement constant de I'Eglise''
”, et pour la réévangélisation du monde.

Treés sainte Vierge, Mére du Bel Amour, obtiens-nous la grace de ton Fils Jésus pour ma
famille et pour toutes les familles de la terre.

1. Mc 10, 1-12. — 2. Mt 19, 3. — 3. Mt 19, 10. — 4. Cf. SAINT JEAN CHRYSOSTOME, Homélies sur I'Evangile de saint
Matthieu, 62, I. — 5. PIE XI, Enc. Casti connubii, 31 décembre 1930. — 6. Cf. JEAN-PAUL 11, Homélie pendant la Messe pour les
familles chrétiennes, Madrid, 2 novembre 1982. 7. Cf. JEAN-PAUL 11, Familiaris consortio, n. 45. — 8 Idem, n. 44. — 9 Idem.
— 10. Cf. Eph 5, 22. — 11. JEAN-PAUL 11, Allocution, 21 septembre 1978.




21

7° SEMAINE. SAMEDI

9. AVEC LA SIMPLICITE DES ENFANTS

— La simplicité et I'enfance spirituelle.

— Quelques manifestations ordinaires de la piété.
— L'enfance spirituelle et 1'audace.

I. A diverses occasions I'Evangile rapporte l'affection de Jésus pour les enfants qui
s'approchaient de lui. Il les accueillait, les bénissait et les citait en exemple a ses disciples. En
verité je vous le dis : celui qui n'accueille pas le Royaume de Dieu a la maniere d'un enfant
n'y entrera pas. Et il les embrassait et les bénissait en leur imposant les mains'.

Si Jésus embrasse et bénit ces enfants c'est qu'il pense non seulement a tous les enfants du
monde mais aussi a tous les hommes, a qui le Seigneur indique les dispositions qu'il faut avoir
pour entrer dans le Royaume de Dieu.

11 illustre aussi d'une maniere imagée la doctrine essentielle de la filiation divine : Dieu est
notre Pére et nous sommes ses enfants ; la vie chrétienne est avant tout une relation filiale
avec Dieu le Pére. C'est cet esprit de filiation divine qui est a l'origine de l'esprit de
dépendance qui relie les chrétiens a leur Pére du Ciel, un abandon plein de confiance en sa
providence aimante, source de la simplicité avec laquelle ils ont recours a lui, de I'humilité a
reconnaitre qu'ils ne peuvent rien par eux-mémes, de la simplicité et de la sincérité avec
lesquelles ils se montrent tels qu'ils sont”. Devenir intérieurement des enfants, sans puérilité
est une tache cotliteuse pour des adultes. Elle requiert de la vigueur et de la force de volonté, et
un abandon sans réserves en Dieu, car “ I'enfance spirituelle n'est ni «gatisme» spirituel ni
migvrerie ; c'est un «chemin» de bon sens et de fermeté, dont la difficile facilité exige que
’ame s'y engage et le suive, guidée par la main de Dieu’ ”. Le chrétien qui vit cette enfance
spirituelle pratique plus facilement la charité, parce que “ l'enfant est une créature qui ne
garde pas rancune, ne connait pas la fraude et n'ose pas tromper. Le chrétien, comme le petit
enfant, ne se met pas en colere s'il est insulté (...), il ne se venge pas s'il est maltraité. Plus
encore : le Seigneur lui demande de prier pour ses ennemis, de laisser sa tunique et son
manteau a ceux qui les lui prennent, de présenter 'autre joue a qui le gifle (cf. Mt 5, 40).* »
L'enfant oublie avec facilité et n'«enregistre» pas les offenses.

L'enfance spirituelle est aussi la garantie d'un amour toujours jeune, parce que la simplicité
écarte du ceeur les expériences négatives. “ Tu as rajeuni ! En effet, tu remarques que la
fréquentation de Dieu t'a ramené en peu de temps a 1'époque simple et heureuse de ta
jeunesse, et méme a l'assurance et a la joie sans mie¢vrerie de l'enfance spirituelle... Tu
regardes autour de toi et tu constates qu'il arrive la méme chose aux autres : les années
s'écoulent depuis leur rencontre avec Notre Seigneur et, la maturité venue, en eux se fortifient
une jeunesse et une joie ineffagables. Ils ne se trouvent pas jeunes : ils sont jeunes et joyeux !
Cette réalité de la vie intérieure attire, confirme et subjugue les ames. Remercie chaque jour
Deum qui leetificat juventutem — ce Dieu qui comble de joie ta jeunesse.’ ”

II. La filiation divine suscite des dévotions simples, des petits cadeaux a Dieu notre Pere,
parce qu'une Ame aimante ne peut pas rester inactive®. Seul le chrétien, qui s'attache a devenir
enfant spirituellement peut donner leur vrai sens aux petites dévotions, car il devient capable
d'avoir “ une piété d'enfant et une doctrine de théologien ”, comme disait saint Josémaria
Escriva. La formation doctrinale donne de la profondeur a ce regard posé sur une image de
Notre-Dame, elle rend naturel de I'accompagner d'un acte d'amour, d'embrasser un crucifix, de
ne pas rester indifférent devant une scene du Chemin de Croix... car la piété, I'amour vrai, a
besoin de s'exprimer de maniere naturelle et simple. Dieu contemple cela avec plaisir, comme
le pere regarde avec tendresse le petit qui lui tend les bras.

Une foi simple et profonde aime des manifestations de piété collectives ou personnelles qui



22

se transmettent de génération en génération. Parfois ce sont des coutumes du peuple chrétien
transmises par les ainés, dans l'intimité des familles ou au sein de I'Eglise. Avec le désir
d'améliorer la formation doctrinale, cherchons a vivre ces actes de piété, que nous les ayons
«inventés» ou qu'ils proviennent de la tradition spirituelle de 1'Eglise. C'est par exemple aux
origines de I'Eglise, qu'est née la coutume d'orner de fleurs les autels et les images saintes,
d’embrasser le crucifix ou le chapelet, de prendre de 1’eau bénite en faisant le signe de la
Croix ...

Certains «esprits forts» ne comprennent pas ces manifestations d'amour, et rejettent ces
coutumes du peuple chrétien, en les taxant de séquelles d'un christianisme Infantile.
N'auraient-ils pas oublié ces mots du Seigneur : celui qui n’accueille pas le Royaume de Dieu
a la maniere d'un enfant n'y entrera pas 7 Pourquoi refuser de se reconnaitre devant Dieu
comme des petits enfants puisque dans la vie humaine 1'amour s'exprime fréquemment dans
de petits gestes ? Ces preuves d'affection, vues de l'extérieur de fagon superficielle, avec une
«objectivité critique», n'ont peut-étre pas de sens, mais le Seigneur, lui, est stirement ému de
voir la priére des enfants et de ceux qui leur ressemblent !

Les Actes des Apotres témoignent du soin avec lequel les premiers chrétiens éclairaient
abondamment les salles ou se célébrait la sainte Eucharistie’, et plagaient sur les sépulcres des
martyrs des petites lampes a huile pour qu'elles s'y consument. Saint Jérome en tire une
magnifique analogie : “ Il ornait les basiliques et les chapelles des martyrs d'une variété de
fleurs, de branchages d'arbres et jeunes sarments de vigne, de sorte que tout ce qui faisait
plaisir dans I'église, que ce soit par son ordre ou par sa grace, était un témoignage du travail et
de la ferveur du prétre.® ” Ces manifestations de piété, sont en effet appropriées a la nature
humaine qui a besoin des choses sensibles pour s'adresser a Dieu pour mieux exprimer son
amour.

La simplicité a aussi des manifestations audacieuses : lorsque nous méditons, ou lorsque
nous marchons dans la rue, nous pouvons dire au Seigneur des choses qu'on n'oserait pas dire,
par pudeur, devant d'autres personnes : nous osons alors lui dire que nous l'aimons, qu'il nous
rende plus fous d'Amour pour lui... que, s'il le désire, nous sommes disposés a 1'accompagner
sur la Croix... que nous lui offrons notre vie une fois de plus...

II1. La simplicité est une des principales manifestations de l'enfance spirituelle. Elle découle
de la conscience de la petitesse de I'homme devant Dieu, comme l'enfant devant son pére,
dont il dépend et en qui il a confiance. Devant Dieu, a quoi sert-il de dissimuler les défauts ou
les erreurs commises ? C'est la simplicité aussi qui permet de tirer le meilleur profit de la
direction spirituelle, lorsque I'on manifeste ce qui dans notre vie est bon, mauvais ou douteux.

Une ame qui cherche Dieu ne s'embrouille ni ne se complique inutilement ; elle ne cherche
pas ce qui est extraordinaire, elle fait ce qu'elle doit faire et tiche de bien le faire, en sachant
que Dieu la contemple. Elle parle avec clarté, sans se réfugier dans des demi-vérités, ni dans
des restrictions mentales. Elle n'est ni ingénue, ni soupconneuse, ni méfiante mais prudente.
Bref, elle vit I'enseignement du Maitre : Soyez prudents comme des serpents et simples comme
des colombes’.

“ Par ce chemin tu arriveras, mon ami, a une grande intimit¢ avec le Seigneur: tu
apprendras a appeler Jésus par son nom et a aimer beaucoup le recueillement. La dissipation,
la frivolité, la superficialité et la tiédeur disparaitront de ta vie. Tu seras ami de Dieu : et dans
ton recueillement, dans ton intimité, tu jouiras en considérant ces phrases de 1'Ecriture :
Loquebatur Deus ad Moysem facie ad faciem, sicut solet loqui homo ad amicum suum. Dieu
parlait & Moise face a face, comme un homme parle avec un ami.'’ ” Priére qui s'exprime tout
au long du jour par des actes d'amour et de réparation, d'actions de graces, d'oraisons
jaculatoires a la Vierge Marie, a saint Joseph, a son ange gardien...

C'est en regardant Notre-Dame que 1'on apprend a fréquenter le Fils de Dieu, son Fils, sans



23

formules recherchées. Elle préparait les repas, elle balayait la maison, elle s'occupait du
linge... et, au milieu de son travail, elle s'adressait a Jésus avec confiance et délicatesse,
sachant bien que son fils bien-aimé était le Fils du Trés Haut ! Avec amour elle lui exposait
ses besoins ou ceux des autres (Ils n'ont plus de vin ! ). Elle lui rendait les petits services
ordinaires de la vie quotidienne, elle le regardait, pensait a lui..., et tout cela c'était une priére
parfaite.

Comment manifester, a notre tour, I'amour de Dieu ? Ayons recours a la sainte Messe, aux
priéres que I'Eglise propose dans la liturgie..., proposons-nous de faire, au milieu de I'agitation
quotidienne, une visite, méme trés courte, au Seigneur dans le Tabernacle d'une église ..., ou
d'apporter des fleurs a une image de Marie, Mére de Dieu et notre Mere... Sainte Vierge, aide-
nous a avoir un cceur simple, rempli d'amour pour ton Fils, et la grace de devenir enfants dans
la vie spirituelle, comme ton Fils nous 1'a demandé.

1. Mc 10,13-16. —2. Cf. Bible de Navarre, note a Mc 10,13-26. — 3. SAINT J. ESCRIVA, Chemin, n. 855. — 4. SAINT
MAXIME DE TURIN, Homélie 58. — 5. SAINT J. ESCRIVA, Sillon, n. 79. — 6. Cf. SAINTE THERESE DE LISIEUX,
Histoire d'une ame, X, 41. — 7. Ac 20,7-8. — 8. SAINT JEROME, Epitre 60, 12. — 9. Mt 10,16. — 10. S. CANALS, Dieu
parmi nous, p. 109.

8° DIMANCHE. ANNEE A

10. LA TACHE DE CHAQUE JOUR

— Vivre 'aujourd’hui en plénitude la confiance et 'abandon en Dieu.
— N'ayez pas peur !

— Mettons notre imagination au service de la gloire de Dieu.

I. Dans I'Evangile de la Messe le Seigneur lance un appel a la sérénité : Ne vous faites pas
tant de souci pour demain : demain se souciera de lui-méme ; a chaque jour suffit sa peine’.

Hier est déja passé et nous ne savons pas si demain arrivera”, car personne ne connait son
avenir. De la journée d'hier il ne reste que des motifs d'actions de graces pour les interventions
de Dieu, et pour le bien dont nous avons bénéficié. Notre trésor du Ciel aura peut étre
augmenté un petit peu. D'hier sont restés aussi sans doute des motifs de contrition et de
pénitence pour des péchés, des erreurs et des omissions. Dans tous les cas nous pouvons
toujours dire d'hier, avec des mots de l'antienne d'ouverture de la Messe : Le Seigneur est mon
appui : il m'a dégagé, m'a donné du large, il m'a libéré, car il m'aime’.

Demain n'est pas encore l1a et s'il arrive ce sera un jour plus beau que celui que nous
pouvons imaginer, parce que Dieu, notre Pere, le prépare pour notre sanctification : Tu es mon
Dieu et en tes mains se trouvent mes jours*. Il n'y a donc pas de raison d'étre préoccupés face
a l'avenir : nous disposerons toujours de la grace de Dieu nécessaire pour affronter ce que
chaque journée nous apportera.

Ce qui importe, c'est le moment présent. C'est maintenant que nous pouvons aimer et nous
sanctifier, a travers ces mille petits événements qui constituent la journée, quelques uns
agréables, d'autres non, mais tous peuvent étre un petit bijou pour Dieu et pour I'éternité, si on
les vit avec plénitude humaine et sens surnaturel. Pourquoi nous arrive-t-il souvent de nous
attarder sur des ah, si seulement... ? Des situations du passé que I'imagination embellit ou en
d'autres fantaisies futures illusoirement idéalisées, en les délivrant du contrepoids de 1'effort,
ou, au contraire, en les imaginant si pénibles et ardues ?

Qui observe le vent ne séme pas, et qui considére les nuages ne moissonne pas’. C'est une
invitation a accomplir a tout moment le devoir de chaque instant, sans le retarder dans I'attente
de meilleures opportunités. Dans l'apostolat par exemple, que serait-il arrivé si les apotres
avaient attendu des circonstances favorables pour annoncer 1'Evangile ? Que se serait-il passé
dans n'importe quelle ceuvre d'apostolat si I'on avait attendu des conditions parfaites ? Ici et
maintenant (Hic et nunc). C'est maintenant que je veux aimer Dieu de tout mon cceur... et en



24

ceuvres.

Une bonne partie de la sainteté et de I'efficacité consiste a vivre chaque jour comme s'il était
le seul de notre vie. Des jours remplis de I'amour de Dieu et des hommes ! Pleins de bonnes
ceuvres, sans gaspiller une seule occasion de réaliser le bien. Le jour d'aujourd'hui ne se
répétera jamais, et le Seigneur attend que nous le remplissions d'amour pour lui et pour nos
freres.

II. Ne vous faites pas tant de souci... La préoccupation et I'angoisse ne suppriment pas le
malheur que l'on craint, mais I'avancent... sans pouvoir encore compter sur la grace de Dieu
pour le supporter. La préoccupation obsédante augmente les difficultés, diminue la capacité
de les surmonter et rend incapable de bien réaliser le devoir du moment présent. Elle est
parfois méme une faute contre la confiance en la Providence que le Seigneur exerce en toutes
les situations de la vie. Dans la premicre lecture de la Messe, I'Esprit-Saint nous encourage
par la bouche du Prophéte Isaie : Est-ce qu'une femme peut oublier son petit enfant, ne pas
chérir le fils de ses entrailles ? Méme si elle pouvait l'oublier, moi, je ne t'oublierai pas’.

Jésus nous répéte : Confiance ! C'est moi | N'ayez pas peur’! L'on ne peut pas porter en
méme temps les fardeaux d'aujourd'hui et ceux de demain. Nous avons l'aide suffisante pour
étre fideles aujourd'hui et pour vivre avec sérénité et joie. Demain viendra avec de nouvelles
graces, et son fardeau ne sera pas plus lourd que celui d'aujourd’hui. A chaque jour suffit sa
peine ! Dieu notre Pére veille sur nous, a chaque instant, et nous, nous ne pouvons que vivre
le moment présent. Bien souvent les angoisses viennent de la difficulté a étre a tout moment a
ce que l'on fait, au lieu de penser a ce que l'on fera aprées... sans compter le manque de foi en
la Providence. C'est pourquoi elles disparaitront si 1'on répéte avec confiance et sincérité : je
veux ce que tu veux, je veux parce que tu veux, je veux comme tu le veux, je veux tant que tu le
veux*. Clest le secret du gaudium cum pace’, de la joie et de la paix.

La tentation de vouloir maitriser le futur fait oublier que la vie est dans les mains de Dieu.
N'avons-nous pas tendance a étre comme cet enfant impatient qui saute les pages du livre
pour connaitre la fin de 1'histoire ? Chaque jour est a lui seul un chemin de sainteté. L'Ancien
Testament montre les Hébreux dans le désert recueillant la manne envoyée par Dieu comme
aliment du jour. Certains, faisant des provisions pour le futur, prenaient plus que le nécessaire
et le gardaient en réserve. Mais le lendemain ils retrouvaient une pate corrompue, impropre a
la consommation. Il leur manquait la confiance en Yahvé, leur Dieu, qui veillait sur eux d'un
amour paternel. La confiance en Dieu n'est pas une invitation a l'irresponsabilité mais a la
prudence de ne pas compter sur les seules forces humaines si limitées.

Est-ce que je sais vivre en plénitude 1'occupation du jour, avec une joyeuse espérance, en y
mettant ma téte, mon coeur, toutes mes énergies ? Car 1'abandon en Dieu, le saint abandon, ne
diminue pas la responsabilité de faire et de prévoir, il ne dispense pas de vivre la prudence ; il
s'oppose, par contre, au manque de confiance en Dieu et a l'inquiétude démesurée pour de
futures éventualités '° : Ne vous faites pas tant de souci pour demain, répéte le Seigneur... ce
que l'on peut traduire aujourd'hui par : Profitez bien de la journée que vous étes en train de
vivre.

III. Dieu sait bien ce dont nous avons besoin. Cherchons d'abord le Royaume de Dieu et sa
justice, et tout le reste nous sera donné par surcroit''. « Prenons la ferme résolution générale
de servir Dieu de tout cceur, toute la vie, sans vouloir savoir qu'il y a un demain, auquel nous
ne devons pas penser. Préoccupons-nous de bien agir aujourd'’hui : demain finira aussi par
s'appeler aujourd'hui, et alors nous penserons a lui. Il faut faire provision de manne pour
chaque jour, et pas plus ; n'ayons pas le moindre doute de ce que Dieu fera tomber une autre
manne le jour suivant, et l'autre encore, tant que durent les journées de notre pérégrination sur
terre.'? > Le Seigneur ne nous abandonnera pas.



25

Vivre le moment présent suppose de préter attention aux choses et aux personnes et, par
conséquent de maitriser 1'imagination et la mémoire. L'imagination peut faire vivre dans un
autre monde, loin de la seule réalité que nous avons a sanctifier ; elle est souvent la cause de
pertes de temps et d'omissions. Le manque de mortification intérieure, le manque de controle
de l'imagination et de la curiosité, sont de grands adversaires de la sanctification.

Vivre le moment présent, cela implique également de repousser la crainte stérile de futurs
dangers que la fantaisie agrandirait ou déformerait. L'imagination a un certain penchant a
inventer de fausses croix, et 1'on souffre inutilement parce que l'on refuse peut-Etre la petite
croix que le Seigneur permet et qui remplirait de paix et de joie si on l'acceptait telle qu'elle
est.

Vivre avec une plénitude d'amour le moment présent, cela revient finalement a étre fideles
dans les petites choses de chaque jour : hic et nunc, ici et maintenant, sans repousser a plus
tard, par exemple, les rendez-vous prévus avec le Seigneur. Ici et maintenant, je vais étre
fidele a mon plan de vie spirituel, généreux envers Dieu, fuir la tiédeur. Ici et maintenant, je
vais me vaincre sur ce qui me cotute et tacher d'avancer dans tel ou tel aspect de ma lutte
intérieure, celui sur lequel porte par exemple /’examen particulier.

Notre-Dame, obtiens-nous du Seigneur la grace de vivre le moment présent avec un plus
grand amour, comme si c'était le dernier jour de ma vie sur terre.

1. Mt 6, 34. — 2. Cf. SAINT J. ESCRIVA, Chemin, n. 253. — 3. Ps 17, 19-20, antienne d'ouverture de la Messe du jour. — 4. PS
31, 16. — 5. Ec 11, 4. — 6. Is 49, 14-15. — 7. Mt 14, 27. — 8. MISSEL ROMAIN, Oraison de Clément XI pour aprés la sainte
Messe. — 9. IDEM, Oraison préparatoire de la Messe. — 10. Cf. V. LEHODEY, Le saint abandon, Casais, Barcelone 1945. — 11.
Cf. Mt 6, 32-34. — 12. SAINT FRANCOIS DE SALES, Recueil de lettres, fragm. 131, 766.

8° DIMANCHE. ANNEE B

11. L'AMOUR DE DIEU ENVERS LES HOMMES
— Dieu nous aime d'un amour infini.

— L'indifférence devant I'amour de Dieu .

— L'Amour se paie avec de l'amour.

I. La sainte Ecriture décrit de mille maniéres I'amour infini de Dieu pour chaque homme.
Dans la premiére lecture de la Messe d'aujourd'hui’, le prophéte Osée exprime, avec de trés
belles images, la grandeur sans limite de 1'amour divin pour les créatures, dont il attend une
réponse : Parole du Seigneur : Mon épouse infidele, je vais la séduire, je vais [’entrainer
jusqu’au désert, et je lui parlerai ceeur a ceeur. La, elle me répondra comme au temps de sa
Jjeunesse, au jour ou elle est sortie du pays d'Egypte. Tu seras ma fiancée, et ce sera pour
toujours. Tu seras ma fiancée, et je t'apporterai la justice et le droit, l'amour et la tendresse...
Devant les infidélités continuelles d'Israél, figure de nos propres faiblesses et de nos trahisons,
le Seigneur offre une fois encore son amour et sa miséricorde a son peuple. Il revient
inlassablement nous combler, un par un, de sa tendresse infinie.

Est-ce qu’une femme peut oublier son petit enfant... ? Méme si elle pouvait l'oublier, moi je
ne t'oublierai jamais, car je t'ai pris dans mes mains pour t'avoir toujours prés de moi’ ; ceux
qui Iévent la main contre toi touchent la prunelle de mes yeux’. En vérité,  le Dieu de notre
foi n'est pas un étre lointain, qui contemple avec indifférence le sort des hommes : leurs
aspirations, leurs luttes, leurs angoisses. C'est un Pére qui aime ses enfants* ”, d'un amour bien
supérieur au nétre qui, méme purifi¢ de toute scorie, “ est toujours attiré par la bonté,
apparente ou réelle, des choses... L'amour divin, en revanche, est un amour qui crée et
communique la bonté aux créatures’ ”, avec le plus absolu désintéressement. Dieu notre Pére
nous aime vraiment.

L'amour de Dieu est absolument gratuit, car les choses créées ne peuvent rien lui donner
qu'il n'ait déja a un degré infini. La raison de son amour c'est sa bonté infinie, et le désir de la



26

diffuser.

Il nous a créés et nous a élevés a I'ordre surnaturel, a participer de sa propre vie et a partager
son propre bonheur... en surpassant les exigences de la nature créée. Voici en quoi consiste
son amour : ce n'est pas nous qui avons aimé Dieu, c'est lui qui nous a aimés le premier6 ,; et
c'est Jésus-Christ qui nous a révélé en toute sa profondeur l'amour de Dieu envers les
hommes.

Devant cet amour aussi grand qu'immérité, le Saint-Esprit nous pousse a nous abandonner
totalement a Dieu : Remets ton sort a Yahvé, et confie-toi en lui : il agira lui-méme’. Et
encore : Remets-t-en a Yahvé de tes soucis, et il te soutiendra®. Et saint Pierre | Déchargez-
vous sur lui de tous vos soucis, car il prend soin de vous’. C'est la méme recommandation du
Seigneur a sainte Catherine de Sienne : “ Ma fille, oublie-toi et pense a moi, car je penserai
continuellement a toi ”. Ai-je vraiment foi en ton amour, Seigneur ?

“ Jésus, mon Seigneur : fais que je ressente ta grace et que je la seconde de telle manicre que
mon cceur se vide..., afin que ce soit toi qui le remplisses, toi, mon Ami, mon Frére, mon Roi,
mon Dieu, mon Amour ! '*”

II. La tendresse de Dieu pour les hommes est supérieure a tout ce que nous pouvons
imaginer : Voyez quel grand amour nous a témoigné le Pere, pour que nous soyons appelés
enfants de Dieu — ce que nous sommes ''. Y a-t-il plus grande preuve d'amour de Dieu envers
les hommes ? Il a pour nous la tendresse d'un pére, et pour nous sauver, quand nous étions
perdus a cause du péché, il a envoyé son Fils pour que, en donnant sa vie, il nous rachéte et
nous libére de 1'état ou nous étions tombés : Dieu a tant aimé le monde qu'il envoya son Fils
Unique, pour que quiconque croit en lui ne périsse pas, mais ait la vie éternelle'. Clest ce
méme amour qui le pousse a se donner entiérement, en demeurant dans 1'ame en état de
grice, et & communiquer avec elle dans une profonde intimité '*.

Devant tant d'amour, la réponse de l'indifférence n'est-elle pas tragique, autant que ce climat
général pour placer I'nomme au centre de tout, a la place de Dieu ? En déformant le passage
de la sainte Ecriture : celui qui n'aime pas son frére qu'il voit, comment pourra-t-il aimer Dieu
qu’il ne voit pas" ? On finit par dire que seul I'hnomme mérite d'étre aimé, et peu importe que
Dieu reste étranger et inaccessible. Ce nouvel humanisme blasphématoire prétend, en
apparence, défendre la dignité de la personne, mais en réalité il la détruit. En supplantant le
Créateur par le créé, il €limine la possibilité d'aimer Dieu et les hommes, car en donnant a la
créature finie et limitée une valeur absolue le reste ne peut avoir qu'un intérét secondaire.
L'exclusion de Dieu, le seul étre aimable en soi et par soi, ne peut conduire a un plus grand
amour envers quelque chose ou quelqu'un ; elle ne débouche que sur le mépris de la personne
humaine, sa corruption et sa destruction. L'exclusion de Dieu est, a proprement parler, un
enfer.

Bénis le Seigneur, 6 mon dme, bénis son nom tres saint, tout mon étre ! Bénis le Seigneur, 6
mon dme, n'oublie aucun de ses bienfaits '°! N'est-ce pas 13 une juste réponse de 'homme a
'amour de Dieu ?

Lorsque notre correspondance n'est pas a la hauteur de cet amour, il arrive que le Seigneur
se plaigne : Si un ennemi m'outrageait, je supporterais la chose... Mais c’était toi..., mon ami
et mon familier .

Saint Jean d'Avila écrit :“ Le feu d'amour pour toi que tu veux voir nous enflammer, nous
embraser, nous consumer, et nous transformer en toi, c'est toi qui l'avives des faveurs que tu
nous as faites pendant ta vie, et tu le fais briler par la mort que tu as souffert pour nous.'® ”
Profitons de ce moment de priere pour nous demander : est-ce que mon amour de Dieu briile
ainsi ? Est-ce qu'il se manifeste par une réponse généreuse a ce que Dieu me demande, par la
fidélit¢ a ma vocation ? Est-ce que toute ma vie est un élan d'amour qui m'attache au
Seigneur ? “ Sois convaincu, mon enfant, que Dieu a le droit de nous dire : penses-tu @ moi ?



27

Restes-tu en ma présence ? Me cherches-tu pour appui ? Me cherches-tu comme la Lumiére
de ta vie, comme une cuirasse..., comme un tout ? 19

II1. Dans sa supréme sagesse, le Seigneur a voulu nous rendre participants de son amour et
de sa vérité, car quand bien méme nous aurions été capables de I'aimer naturellement avec nos
propres forces, il savait que ce n'était qu'en nous donnant son Amour méme qu'il nous rendait
capables de nous unir intimement a lui. Par 1'Incarnation de son Fils Unique, il a restauré
'ordre détruit, il nous a ¢élevés a la dignité d’enfants et il nous a révélé la plénitude de 1'amour
divin. Enfin, la preuve que vous étes des fils, c'est que Dieu a envoyé en nos ceeurs l'Esprit de
son Fils*, le Paraclet, le Don le plus grand qu'il pouvait nous concéder.

Dieu aime chaque homme d'un amour personnel et individuel, et trés souvent il parle au
ceeur ; il nous a peut-étre déja dit avec clarté : meus es tu, tu es 4 moi>'. Il n'a jamais cessé de
nous aimer, de nous aider, de nous protéger, de se communiquer a nous ; pas méme dans les
moments d'ingratitude de notre part, si nous nous sommes ¢loignés de lui par un péché grave.
Peut-étre, comme le dit la premiére lecture de la Messe, est-ce dans ces circonstances que
nous avons regu le plus d'affection de la part de Dieu.

Comment correspondre a cet amour dans ses devoirs, dans I’accomplissement des pratiques
de piété, dans I’apostolat d'amiti¢ avec ses amis, dans le don de soi généreux jusque dans les
plus petits détails de sa vocation a la sainteté... ? Permettons-nous que la tiédeur se faufile a
travers les fentes d'un examen peu profond, qui se contente de ne voir que I'accomplissement
extérieur de nos obligations ?

Méditer fréquemment sur l'amour de Dieu fait beaucoup de bien a 1'dme. Sainte Thérese
d'Avila conseillait “ de nous rappeler l'amour avec lequel (le Seigneur) nous a fait tant de
faveurs et quel grand amour Dieu nous a manifesté... : car l'amour produit de l'amour.
Essayons de regarder toujours cela et de nous éveiller a aimer* ”. Soyons persuadés de cette
réalité spirituelle : contempler I'amour de Dieu fait produire de l'amour et réveille pour aimer
davantage. Jean-Paul II encourage a y correspondre en utilisant cette expression populaire : “
l'amour se paie avec de l'amour %> ™.

Seigneur, augmente en moi I'amour, apprends-moi a aimer avec ton amour. Je te demande,
avec les paroles de saint Jean de la Croix : “ Découvre ta présence, et que ta vue et ta beauté
me tuent : regarde la maladie d'amour qui ne guérit pas si ce n'est que par ta présence et
devant ta face.** ”

1. Os 2, 16-17 et 21. — 2. Is 49, 14-17. — 3. Cf. Za 2, 12. — 4. SAINT J. ESCRIVA, Quand le Christ passe, 84. — 5. SAINT
THOMAS, Summa Theologie, 1, q. 20, a. 2. — 6. 1 Jn 4, 10. — 7. PS 36,5. — 8. PS 54, 23. — 9.1 P 5, 7. — 10. SAINT J.

ESCRIVA, Forge, n.913. — 11.1Jn 3, 1. — 12.Jn 3, 16. — 13. Cf. Jn 14, 23. — 14. Cf. Jn 14, 26. — 15. 1 In 4, 20. -16. PS 102,
1-4, 8, 10, 12, 13. — 17. PS 55, 13-14. — 18. SAINT JEAN D'AVILA, Audi filia, 69. — 19. SAINT J. ESCRIVA, Forge, n. 506. —
20. Gal 4,6. — 21. Is 43, 1. — 22. SAINTE THERESE D'AVILA, Vie, 22, 14. — 23. JEAN-PAUL 1, Allocution, 31 octobre 1982,

n. 3 — 24. SAINT JEAN DE LA CROIX, Cantique spirituel, 11.

8° DIMANCHE. ANNEE C

12. LE TRIOMPHE SUR LA MORT

— Le mérite des bonnes ceuvres et la dette des péchés : voila ce que nous emporterons avec
nous.

— Le sens chrétien de la mort.

— Meéditation sur les fins dernieres.

I. Saint Paul enseigne dans la deuxiéme lecture de la Messe ' que lorsque le corps ressuscité
et glorieux revétira l'immortalité, la mort sera définitivement vaincue. Nous nous
demanderons alors : O mort, o est ta victoire ? O mort, ou est ton dard venimeux ?Le dard
de la mort, c’est le péche, le péché qui a introduit la mort dans le monde. Dieu a créé



28

I'homme, en lui donnant la grace et en perfectionnant sa nature propre, en lui accordant, entre
autres, I'immortalité du corps, que nos premiers parents devaient transmettre avec la vie a leur
descendance. Le péché originel entraina avec lui la perte de 'amiti¢ avec Dieu et de ce don de
l'immortalité. La mort, salaire du péché’, entra dans ce monde qui avait été congu pour la vie.
La Révélation affirme que Dieu n’a pas fait la mort, et qu’il n’éprouve pas de joie quand
peérissent les vivants’.

Mais le péché d'un seul donna la mort a tous : “ meurt tout autant le juste et l'impie, le bon et
le méchant, le propre et le sale, celui qui offre des sacrifices et celui qui ne le fait pas. Le bon
et celui qui peche courent le méme sort. Celui qui jure, de méme que celui qui craint le
serment.. .* ” Aucun homme n'échappe a la mort.

La mort dépouille 'homme de tout ce qu'il a eu pendant la vie. Comme Jésus le dit au riche
de la parabole qui n'a pensé qu'a lui-méme, a son bien-&tre et a son confort : /nsensé /... Ce
que tu as préparé, qui l'aura” ? Devant la mort, seuls demeurent le mérite des bonnes actions
et la dette des péchés. Heureux les morts qui meurent dans le Seigneur ! Oui, dit I'Esprit, que
dés @ présent ils se reposent de leurs peines, car leurs ceuvres les suivent’. Avec la mort
s'achéve la possibilité de se rapprocher de Dieu en vue de la vie éternelle. C'est le Seigneur
qui I'a dit : ensuite la nuit vient, et personne ne peut plus travailler’. Avec la mort, la volonté
se détermine dans le bien ou dans le mal de fagon définitive ; elle s'affirme dans 1'amitié avec
Dieu ou dans le rejet de sa miséricorde pour toute I'éternité.

La méditation des fins derniéres est un puissant remede a la tiédeur, a la paresse devant les
choses de Dieu, a I'attachement aux choses d'ici-bas ; surtout elle aide a sanctifier le travail et
a comprendre que cette vie est un temps bien court pour préparer 1'éternité.

Nous sommes faits d'argile périssable, mais nous avons été créés pour I'éternité ; notre ame
ne mourra jamais et nos propres corps ressusciteront glorieux pour s'unir de nouveau a I'ame.
Voila la raison profonde de la joie et de la paix des enfants de Dieu dans le monde.

II. La Résurrection du Christ a vaincu la mort. Elle a libéré 1'homme de son esclavage. Nous
recevons cette souveraineté dans la mesure ou nous sommes unis a celui qui possede les clefs
de la mort ®. La mort véritable, celle qui tue la vie, c'est le péché : terrible séparation (entre
I'ame et Dieu), a c6té de laquelle la séparation provisoire du corps et de 1'ame, est bien moins
importante. Celui qui croit en moi, dit le Seigneur, fiit-il mort, revivra ; et quiconque Vit et
croit en moi ne mourra jamais °. < Dans le Christ, la mort a perdu son pouvoir, son aiguillon
lui a été arraché, la mort a été vaincue. Cette vérité de notre foi peut paraitre paradoxale
lorsque, autour de nous, nous voyons encore des hommes affligés par la certitude de la mort et
atterrés par le tourment de la douleur. Certainement la douleur et la mort déconcertent l'esprit
humain et continuent d'€tre une énigme pour ceux qui ne croient pas en Dieu, mais par la foi
nous savons qu’elles seront vaincues, que la victoire a déja été obtenue dans la mort et la
résurrection de Jésus-Christ, notre Rédempteur.'® ”

Le matérialisme, qui nie la subsistance de 1'ame aprés la mort, essaie de calmer le désir
d'éternit¢ que Dieu a mis dans le cceur humain, et d'apaiser les consciences en leur faisant
considérer que les ceuvres perpétuent la vie comme le souvenir et l'affection de ceux qui
vivent encore dans le monde. Certes..., mais le Seigneur enseigne bien davantage : Ne
craignez pas ceux qui tuent le corps, mais ne peuvent pas tuer l’ame ; craignez plutot celui
qui peut faire périr I'"dme et le corps dans la géhenne ''. C'est la sainte crainte de Dieu, qui
peut tellement nous aider parfois a nous éloigner du péché.

Personne ne nie que la mort ne soit un moment difficile. Mais la Rédemption opérée par le
Christ, lui donne un sens nouveau : elle n'est plus l'amer tribut que 'homme doit payer pour
ses péchés, elle est surtout le point culminant du don de soi dans les mains de son
Rédempteur, le passage de ce monde auprés du Pére 2, le passage a une vie nouvelle de
bonheur éternel. Celui qui reste fidele au Christ peut dire en toute confiance : méme quand je



29

marche dans une vallée pleine d'ombre, je ne crains aucun mal, car tu es avec moi*. Cette
sérénité et cet optimisme devant la mort sont le fruit de l'espérance en Jésus-Christ, qui a
assumé intégralement la nature humaine, avec ses faiblesses, a l'exception du péché'®, pour
détruire par sa mort celui qui avait l'empire de la mort, a savoir le diable, et pour affranchir
tous ceux que la crainte de la mort tenait en servitude toute leur vie . C'est pourquoi saint
Augustin disait que “ notre héritage, c'est la mort du Christ'® ” : c'est elle qui nous donne la
Vie.

L'incertitude devant notre avenir doit nous stimuler a avoir confiance en la miséricorde
divine et étre fidéles a notre vocation, & dépenser notre vie au service de Dieu et de 'Eglise 1a
ou il nous a placés. N'oublions jamais que le Seigneur est un Pére plein de tendresse pour ses
enfants. C'est notre Pére qui nous accueillera dans le Royaume ! Le Christ I'a promis : Viens,
béni de mon Pere... !

L'amitié avec Jésus-Christ, le sens chrétien de la vie et la considération de notre filiation
divine permettent de voir et d'accepter la mort avec sérénité, comme la rencontre d'un enfant
avec ce Pére qu'il a essayé de servir tout au long de sa vie. Méme quand je marche dans une
vallée pleine d'ombre, je ne crains aucun mal, car tu es avec moi.

III. L'Eglise recommande la méditation des fins derniéres en raison des bienfaits qu'elle
entraine puisque la considération de la briéveté de la vie n'¢loigne pas des affaires que le
Seigneur nous a confiées dans ce monde, dans la famille, au bureau, avec nos amis... mais
nous aide a vivre le détachement des biens, a placer chaque chose a sa vraie place, a sanctifier
toutes les réalités terrestres dans une perspective d'éternité. La mort d'un ami, d'un parent,
d'une personne chére est un inévitable moment pour considérer ces vérités, pour prier pour ces
ames et pour la notre.

Le Seigneur viendra comme un voleur dans la nuit'’. Nous trouvera-t-il préts?
L'attachement désordonné aux choses d'ici-bas est une erreur. Il faut bien str garder les pieds
sur terre : nous sommes au milieu du monde et c'est dans le monde que Dieu nous appelle.
Mais il serait triste d'oublier que nous sommes des voyageurs en chemin vers le seul but
définitif, le Christ et son Royaume. Vivons-nous tous les jours avec la conscience d'étre des
pélerins qui se dirigent vers la rencontre de Dieu ? Chaque matin nous faisons un pas de plus
vers lui, chaque soir nous nous trouvons plus pres. Vivons plutét comme si le Seigneur allait
nous appeler tout de suite, puisque nous ne connaissons ni le jour ni ['heure. L'incertitude qui
entoure la fin de la vie terrestre est une aide pour qui apprend a vivre chaque journée comme
si c'était la derniére, toujours disposé a « changer de demeure'® ”. De toutes facons, ce jour
ne peut pas étre trés loin'” ” et n'importe quel jour peut étre le dernier ! Aujourd'hui des
milliers de personnes sont décédées dans des circonstances diverses, et probablement
beaucoup d'entre elles n'avaient jamais imaginé qu'elles étaient a I'heure du choix définitif.

Chaque journée ressemble un peu a une feuille blanche sur laquelle on peut écrire des
merveilles ou que 1'on peut remplir de taches. Qui sait combien de pages il manque au livre
qu'il offrira au Seigneur au jour de sa mort ?

L'amiti¢ avec Jésus-Christ, 'amour envers Marie notre M¢re, le sens chrétien avec lequel
nous nous effor¢ons de vivre l'existence, permettent d'envisager avec sérénité la rencontre
définitive avec Dieu. Saint Joseph, avocat de la bonne mort, qui eut a ses cotés la douce
compagnie de Jésus et de Marie a 1'heure de son passage de ce monde a celui du Pére, est un
bon guide pour préparer jour apres jour cette rencontre ineffable avec Dieu.

Saint Paul prend congé des premiers chrétiens de Corinthe avec les mots sur lesquels
s'acheve la deuxieme lecture. Ainsi, mes freres bien-aimés, soyez fermes, soyez inébranlables,
prenez une part toujours plus active a l'cuvre du Seigneur, car vous savez que, dans le
Seigneur, la peine que vous vous donnez ne sera pas stérile.

Sainte Marie, notre M¢re, obtiens-nous de ton Fils la grace de ne jamais oublier le but du



30

Ciel, de travailler avec ardeur, le regard fixé sur 1'éternité. Sainte Marie, Mere de Dieu, priez
pour nous pauvres pécheurs, maintenant et a l'heure de notre mort. Amen.

1. 1 Cor 15,54-58. — 2. Rom 6,23. — 3. Sagl, 13-14. — 4. SAINT JEROME, Lettre 39,3. — 5. Lc 12,20-21. — 6. Ap
14,13. — 7. In 9,4. — 8. Api, 18. — 9. Jn 11, 25-26. — 10. JEAN-PAUL II, Homélie, 16 février 1981. — 11. Mt 10,28. —
12. Cf. Jn 13,1. —13. ps 22, 4. — 14. Cf. Heb 4, 15. — 15. Heb 2, 14-15. — 16. SAINT AUGUSTIN, Epitre 2, 94. — 17. 1
Th 5,2. — 18. Cf. SAINT L.ESCRIVA, Chemin, n. 744. — 19. SAINT JEROME, Epitre 60,14.

8° SEMAINE. LUNDI

13. LE JEUNE HOMME RICHE

— Nous recevons tous un appel de Dieu.

— La réponse a la vocation.

— Pauvreté et détachement dans la vie ordinaire.

I. L'Evangile de la Messe' décrit la rencontre de Jésus et d'un jeune homme qui le rattrape
en courant, au moment ou le Seigneur quittait la ville. Les trois évangélistes s'accordent a dire
qu'il a une bonne situation sociale. Il se jette a genoux aux pieds du Christ, et lui pose la seule
question vraiment fondamentale : Maitre, lui dit-il, que dois-je faire de bon pour avoir en
héritage la vie éternelle ? Jésus est debout, entouré de ses disciples qui contemplent la scéne ;
le jeune est a genoux. Le Seigneur commence par lui donner une réponse générale : Garde les
commandements. Et il les énumere : ne commets pas de meurtre, ne commets pas d'adultere,
ne commets pas de vol.. Le garcon l'interrompt impatient... : Maitre, j'ai observé tous ces
commandements depuis ma jeunesse... Que me manque-t-il encore ?* C'est la question que
nous nous sommes tous posés, une fois ou l'autre, lorsque nous sentons plus intimement que
méme les choses les plus merveilleuses du monde ne remplissent jamais pleinement le ceeur,
et que la vie qui passe n'apaise pas cette soif cachée que rien ne peut satisfaire. Le Christ a
une réponse personnelle pour chacun. Jésus voit bien qu'une grande capacité de don de soi
anime le coeur de ce jeune homme. C'est pourquoi il le regarde avec affection, et lui témoigne
un amour de prédilection en l'invitant a le suivre sans condition, détaché de tout. Il le regarde
intensément, avec ce regard qui a transpercé tant d'ames... “ Il regarde avec amour tout
homme. L'Evangile le confirme a tout moment. On peut dire aussi que dans ce «regard
amoureux» du Christ est contenue, presque comme un résumé et une synthése, toute /a Bonne
Nouvelle (...). Lhomme a besoin de ce regard amoureux ; il a besoin de se savoir aimé, de se
savoir aimé éternellement et choisi de toute éternité (cf. Eph 1, 4). En méme temps, cet amour
éternel d'élection divine accompagne I'homme pendant sa vie comme le regard d'amour du
Christ.> ” C'est ainsi que le Seigneur nous voit maintenant et toujours, avec un amour
personnel de prédilection.

Alors le Maitre, d'une voix a l'intonation particuliére, lui dit : Une seule chose te manque.
Une seule. Avec quelle curiosité ce jeune attend-il la réponse, les mots les plus décisifs de
toute son existence ! Va, vends tout ce que tu as, donne-le aux pauvres... Puis viens et suis-
moi. C'est clair, c'est une invitation a se donner totalement. Le jeune est dérouté, il n'attendait
pas cela. Les plans de Dieu ne coincident pas toujours avec les notres... et, d'une maniére ou
d'une autre, ils passent toujours par le détachement de tout ce qui nous attache. Pour suivre le
Christ, il faut étre libre. Quelle tristesse de voir que ce sont les nombreuses richesses de ce
jeune homme qui le retiennent d'accepter la proposition de Jésus, la plus merveilleuse qu'on
puisse lui faire.

Dieu appelle tout le monde : les malades, ceux qui sont en bonne santé, les personnes qui
ont de grandes qualités, celles aux capacités modestes, les riches, les pauvres, les jeunes, les
personnes d'dge mir... car chaque homme, chaque femme est aimé personnellement de Dieu
et, a ce titre, est appelé a une vocation particuliere. Dieu nous appelle tous a la sainteté, a la



31

générosité, au détachement, au don de soi. Il dit a chacun: viens et suis-moi. Devant
l'invitation du Christ, est-il possible de poser des conditions ? Peut-on se donner a moitié,
avec l'idée de revenir en arriere si les choses vont trop loin ? Alors qu'il ne s'y attendait sans
doute pas, ce jeune homme voit soudain sa vocation: l'appel a un don total de soi. Sa
rencontre avec Jésus lui révele le sens fondamental de sa vie. Devant Jésus il découvre la
vérité sur ses motivations profondes. Il avait cru réaliser la volonté de Dieu parce qu'il
accomplissait les commandements de la Loi, mais lorsque le Christ lui propose de le suivre, il
refuse parce qu'il est trop attaché a ses biens et pas assez a la volonté de Dieu. Aujourd'hui
aussi la sceéne est actuelle. “ Tu me dis de ton ami qu'il fréquente les sacrements, qu'il méne
une vie claire et qu'il est bon étudiant, mais qu'il ne «marche» pas : si tu lui parles de sacrifice
et d'apostolat, il s'attriste et s'en va.

“ Ne t'inquiete pas. — Ce n'est pas un échec de ton zéle ; c'est, a la lettre, la scéne de
I'Evangile : si tu veux étre parfait, va, vends tout ce que tu possédes, donne-le aux, pauvres
(sacrifice)... puis viens, et suis-moi (apostolat).

“ L'adolescent abiit tristis — s'en alla, lui aussi, attristé. Il ne voulut pas répondre a la
grice.® ” 11 s'en va, tout triste, parce que la joie n'est possible que dans la générosité et le
détachement. La disponibilité au vouloir de Dieu qui se manifeste chaque jour en de petites
choses et en des moments bien précis de notre vie est la condition de la joie véritable. Aide-
moi, Seigneur, & accomplir généreusement ta volonté a chaque instant, pour que tu puisses
compter effectivement sur moi pour ce que tu veux, sans aucune condition. “ Seigneur, je n'ai
pas d'autre but dans la vie que de te chercher, t'aimer et te servir... Tous les autres objectifs de
mon existence y tendent. Ecarte de moi ce qui me sépare de toi. ”

II. “ La tristesse de ce jeune homme, explique le Pape Jean-Paul II, nous pousse a réfléchir.
Nous pourrons avoir la tentation de penser que posséder beaucoup de choses, beaucoup de
biens de ce monde, peut nous rendre heureux. En revanche, nous voyons dans le cas du jeune
de 1'Evangile que les nombreuses richesses se sont converties en obstacle & I'acceptation de
I'appel de Jésus a le suivre : il n'était pas disposé a dire oui a Jésus, et non a lui-méme, a dire
oui a I'amour, et non a la fuite ! Le vrai amour est exigeant (...). Parce que c'est Jésus, notre
Jésus lui-méme, qui dit : Vous étes mes amis si vous faites ce que je vous commande (Jn 15,
14). L'amour exige effort et engagement personnel pour accomplir la volonté de Dieu. Il
signifie sacrifice et discipline, mais il signifie aussi joie et réalisation humaine (...). Avec
l'aide du Christ et a travers la priére, vous pourrez répondre a son appel (...). Ouvrez vos
ceeurs a ce Christ de 1'Evangile, a son amour, a sa vérité, a sa joie. Ne vous en allez pas
tristes I°

Répondre a I'appel du Seigneur n'est pas I'ceuvre d'un instant. C'est aussi une attitude de
correspondance généreuse tout au long de 1'existence. Dans l'intimité de ce moment de priere,
je te demande moi- aussi, Seigneur : Que me manque-t-il ? Que veux-tu de moi dans les
circonstances de ma vie présente ? Quel chemin veux-tu que je suive ? Celui qui a de vrais
désirs de savoir, finit toujours par connaitre avec clarté les chemins de Dieu. “ Le chrétien
découvre ainsi, au milieu de sa vie courante, comment sa vocation doit se déployer a travers
un tissu menu et quotidien d'appels et de suggestions divins (...), d'instants significatifs, de
«vocations» concretes, pour réaliser, par amour de son Seigneur, de petites ou grandes taches
dans le monde des hommes. C'est au milieu de ce dialogue avec le Seigneur qu'un homme
peut écouter cette voix divine qui lui demande de prendre des décisions définitives, radicales
(...). La parole de Dieu peut arriver dans l'ouragan ou dans la brise (I Rois 19,22).° ” Mais
pour la suivre il faut n'étre attaché qu'au Christ : seul le Christ importe.

III. Consterné, le jeune homme se reléve, détache ses yeux du regard de Jésus, esquive sans
un mot son invitation a une vie profonde d'amour, et il s'en va triste au point que tout le



32

monde s'en rend compte. Instinctivement nous comprenons que “ le refus de ce moment fut
définitif 7 ”. Le Seigneur le voit s'éloigner avec peine et le Saint-Esprit, sous la plume des
évangélistes, révele le motif de ce refus de la grace : il avait de grands biens, il leur était trop
attaché.

Le cortége reprend son chemin, mais Jésus, qui gardait cette scéne dans le coeur, regarde
tout autour de lui et dit a ses disciples : Comme il sera difficile a ceux qui possédent des
richesses d'entrer dans le royaume de Dieu ! Les disciples étaient stupéfaits de ces paroles. Et
le Seigneur de répéter : Il est plus facile a un chameau de passer par le chas d'une aiguille
qu'a un riche d'entrer dans le royaume de Dieu. Considérons avec attention cet enseignement
de Jésus et appliquons-le a notre vie : on ne peut pas concilier I'amour de Dieu, le suivre de
pres, et l'attachement aux biens matériels : ces deux amours sont incompatibles dans un méme
cceur. Pour parvenir a Dieu, tous ne sont pas appelés a se détacher matériellement et
radicalement des biens terrestres ; mais tous ceux qui en ont l'usage ne peuvent rejoindre le
Christ qu'en ne les utilisant que comme moyens, en les mettant au service de la gloire de
Dieu, sans mettre dans les richesses l'espérance de la plénitude et du bonheur par le désir
démesuré de biens, de luxe, de commodité, d'ambition...

La pricre d'aujourd'hui est un bon moment pour examiner sincérement les motifs de mes
actions : Est-ce que je tache de vivre détaché des biens de la terre ? Ou est-ce que je me plains
deés qu'il me manque quelque chose ? Suis-je attentif devant tout détail qui manifeste de
I'embourgeoisement et de la commodité, souvent flattés par les publicités de la société de
consommation ? Suis-je sobre dans mes besoins personnels ? Suis-je capable de maitriser la
tendance a dépenser, d'éviter les frais superflus, les faux besoins dont je pourrais me passer ?
Est-ce que je m'efforce de ne pas céder aux caprices ? Est-ce que j'entretiens de mon mieux
les affaires de mon foyer et les biens que j'utilise, conscient d'étre un administrateur qui devra
en rendre compte a Dieu notre Seigneur ? Est-ce que je supporte avec joie les incommodités ?
Suis-je généreux dans I'aumodne, sachant me priver des choses que j'aimerais posséder...

Je veux te suivre, Seigneur, de pres, et ne pas ressembler a ce jeune homme, a I'ame baignée
de tristesse parce qu'il n'a pas su se défaire de biens de peu de valeur face a la richesse infinie
de ton amour.

1. Mc 10, 17-27. — 2. Mt 19, 20. — 3. JEAN-PAUL 11, Lettre aux jeunes, 31 mars 1985, n. 7. — 4. SAINT J. ESCRIVA,
Chemin, n. 807. — 5. JEAN-PAUL II, Homélie, ler octobre 1979. — 6. P. RODRIGUEZ, Foi et vie de foi. — 7. R. A. KNOX,
Exercices pour laics.

8° SEMAINE. MARDI

14. LA GENEROSITE ET LE DETACHEMENT

— Le détachement effectif des biens matériels seul permet de suivre le Christ.
— Jésus ne se laisse pas gagner en générosité.

— Suivre le Christ cela vaut certainement la peine.

I. Aprés sa rencontre avec le jeune homme riche que nous avons contemplée hier, Jésus et
ses disciples reprennent le chemin de Jérusalem. La triste défection de ce jeune homme, trop
attaché a ses biens, les a impressionnés et les mots sans ambiguité de Jésus envers ceux qui,
par un amour désordonné des biens de la terre, ne sont pas capables ou ne veulent pas le
suivre, restaient gravés dans leur cceur. Sur la route, probablement pour rompre le silence
qu'avait provoqué cette scene, Pierre dit a Jésus : Voila que nous avons tout quitté pour te
suivre’. Saint Matthieu rapporte avec précision le sens des paroles de Pierre : Qu'en sera-t-il
pour nous ?° Qu'allons-nous recevoir ?

Saint Augustin, commentant ce passage de 1'Evangile de la Messe d'aujourd’hui, nous
interpelle : “ Je te le demande a toi, ame chrétienne. Si l'on te disait ce que 'on a dit a ce



33

riche : Va, vends toi aussi tout ce que tu as et tu auras un trésor au ciel, puis viens et suis le
Christ, t'en irais-tu triste comme lui ol

Nous, comme les apotres, nous avons laissé ce que le Seigneur nous a demandé, chacun
selon sa vocation, et nous avons le ferme désir d'arracher de nos vies tout ce qui nous
empéche de courir vers le Christ et de le suivre. Profitons de cette méditation pour renouveler
la résolution de mettre le Seigneur au centre de notre existence dans un détachement effectif
de ce que nous avons et utilisons pour que nous puissions dire comme saint Paul : Je regarde
toutes choses comme de l'ordure, eu égard au bien suréminent qu'est la connaissance du
Christ Jésus, mon Seigneur”. N'est-il pas juste, en effet, que « celui qui connait les richesses
du Christ notre Seigneur, méprise pour elles toutes les choses ; pour lui, les propriétés, les
richesses et les honneurs sont de 'ordure. Car il n'y a rien qui puisse se comparer a ce trésor
supréme, ni méme qui puisse entrer en compétition avec lui’ ”. Rien n'est comparable au
Christ.

Nous avons tout quitté... “ Qu'as-tu quitté, Pierre ? Une petite barque et un filet. Lui,
cependant, pourrait me répondre : «J'ai quitté le monde entier, puisque je n'ai rien gardé pour
moi « (...). Ils abandonneérent tout (...) et suivirent celui qui fit le monde, et ils crurent en ses
promesses.’ ” Y a-t-il un autre chemin que de tout laisser, c'est-a-dire de se refuser tout ce qui
s'oppose a l'amour du Christ ? Non. Et c'est pourquoi le Seigneur demande la vertu de
pauvreté a tous ses disciples, a toutes les époques et quelles que soient les circonstances de la
vie. Nous avons souvent considéré cette exigence de la vie chrétienne, parce que c'est un point
essentiel, qui implique aussi une austérité réelle et effective dans la possession et 1'utilisation
des biens matériels, “ beaucoup de générosité, d'innombrables sacrifices et un effort sans
repos’ ”, dit Paul VI. Cela demande a étre vécu d'une maniére pratique dans les petits détails
de la vie courante: a I'heure d'économiser des frais inutiles ne cédant pas aux caprices
personnels, en utilisant correctement son temps, en étant généreux avec Dieu, en soutenant
I'Eglise et les bonnes ceuvres, en prenant soin de ses vétements, des meubles, des affaires de la
famille...

Le Seigneur peut aussi demander, a ceux qui ont recu un appel plus spécifique a l'apostolat
au milieu du monde et dans l'exercice de leur profession — comme ses Douze — un
détachement total des biens, des richesses, du temps, de la famille..., pour étre plus pleinement
disponibles au service de 'Eglise et des mes.

I. Nous avons tout quitté... Combien de fois n'avons-nous pas expérimenté que, lorsque
nous répondons avec une générosité renouvelée aux exigences de la vocation chrétienne, le
détachement effectif des biens de ce monde apporte avec lui la libération d'un poids
considérable ! Comme le soldat qui se dépouille de ses affaires avant le combat pour étre plus
agile dans ses mouvements, de méme le chrétien, au service de Dieu, recoit une sorte de
maitrise sur les choses qui l'entourent : il n'en est plus esclave et découvre la joie a laquelle
saint Paul faisait allusion : nous sommes dans le monde comme des gens qui n'ont rien alors
que nous possédons tout ®. Le cceur du chrétien se dépouille ainsi de 1'égoisme et se remplit
plus facilement de la charité qui fait dire a I'apdtre : Tout est a vous ; mais vous, vous étes au
Christ, et le Christ est a Diev’.

Pierre rappelle a Jésus qu'a la différence du jeune homme qui vient de les quitter, eux ont
tout abandonné pour lui. Simon ne regarde pas en arriére, mais semble avoir besoin de
quelques paroles du Maitre qui leur réaffirment qu'ils sont gagnants au change, qu'étre pres de
lui vaut la peine. L'apdtre a une réaction trés humaine, mais sa question manifeste en méme
temps la confiance qui l'unissait au Christ. Le cceur de Jésus se remplit alors de tendresse
devant ceux qui, malgré leurs défauts, le suivaient fidélement : Amen, je vous le dis : personne
n'aura quitté, a cause de moi et de I'Evangile, une maison, des freres, des sceurs, une mere, un
pere, des enfants ou une terre, sans qu'il recoive, en ce temps déja, le centuple : maisons,



34

freres, sceurs, meres, enfants et terres, avec des persécutions et, dans le monde a venir, la vie
éternelle... “Trouve-moi quelqu'un sur terre qui paie avec une telle générosité !'° ” Jésus ne se
laisse pas gagner en générosité. Pas méme un verre d'eau — une aumodne, un service,
n'importe quelle bonne action si petite soit-elle — offerte par amour du Christ ne restera sans
récompense» . Soyons sinceres : comment vivons-nous le détachement, la pauvreté ; pouvons-
nous affirmer devant Dieu que nous avons tout quitté ?

Jésus n'abandonne jamais ceux qui l'aiment. Comment celui qui tient compte de la plus
petite action pourrait-il oublier la fidélité¢ de celui qui lutte jour apres jour par amour ? Celui
qui multiplia les pains et les poissons pour une foule qui le suivit quelques jours, peut-étre par
curiosité, ne fera-t-il pas davantage pour ceux qui ont tout quitté pour le suivre leur vie
durant ? Comment Jésus pourra-t-il oublier ceux qui désireux de le suivre ont besoin d'une
aide particuliere pour aller de 1'avant ? Que pourra refuser Dieu le Pére a ceux qui ont recours
a lui lorsqu'ils sont désemparés ? “ Le seul fait que son fils (le fils prodigue) soit retourné a lui
aprés l'avoir trahi suffit pour qu'il prépare une féte : que ne fera-t-il pas pour nous qui nous
sommes efforcés de rester toujours a coté de lui ? 12~

Les paroles du Christ rassurent ceux qui l'accompagnent ce jour-la sur le chemin de
Jérusalem, et tous ceux qui, a travers les siécles, aprés avoir tout donné au Seigneur, cherchent
de nouveau dans l'enseignement du Seigneur la fermeté de la foi et du don de soi. La
promesse du Christ dépasse largement tout le bonheur que le monde peut donner. Il nous veut
heureux aussi ici sur la terre : ceux qui le suivent avec générosité obtiennent, en cette vie déja,
une joie et une paix qui surpassent de beaucoup les joies et les consolations humaines. Et a
cette joie et cette paix, qui sont une avance du Ciel, il faut ajouter le bonheur éternel. “ Ce
sont deux heures de vie, et .le prix est trés grand ; et méme s'il n'y en avait aucun, si ce n'est
accomplir ce que le Seigneur nous a conseillé, grande est la récompense d'imiter en quelque

. r 13
chose sa Majesté. ~ ”

II. “Aux hommes et aux bétes tu portes secours, Yahve, dit le psalmiste ; combien est
preécieuse ta faveur, 0 Dieu (Ps 35, 7). Si Dieu concede a tous, aux bons et aux mauvais, aux
hommes et aux animaux, un don si précieux, mes fréres, que ne réservera-t-il pas a ceux qui
lui sont fideles ?'* > Suivre le Seigneur, lui étre fidéle a tout moment, tout donner pour lui,
étre généreux sans mesure vaut vraiment la peine, car il nous dit, par les Ieévres de saint Jean
Chrysostome : “ L'or que tu penses préter, donne-le moi, car je te paierai plus d'intérét et avec
plus de sécurité. Le corps que tu penses enrdler dans la milice d'un autre, enrdle-le dans la
mienne, car ma solde et ma rétribution dépassent celles de tout le monde... Son amour est
grand. Si tu désires lui préter, il est disposé a recevoir. Si tu veux semer, il vend la semence ;
si tu veux construire, il te dit : édifie sur mes terrains. Pourquoi cours-tu derriere les choses
des hommes, qui sont de pauvres mendiants et ne peuvent rien ? Cours apreés Dieu qui, pour
de petites choses, t'en donne de grandes." ”

N'oublions pas cependant que le Seigneur compte parmi ses récompenses les persécutions,
car la gloire du chrétien est de ressembler a son Maitre, en souffrant avec lui pour étre aussi
glorifié avec lui'®. Si ces épreuves arrivent, sous les formes les plus diverses (la persécution
sanglante, la calomnie, la discrimination professionnelle, la moquerie...), rappelons-nous
qu'elles sont un trésor, une partie de la récompense par lesquelles le Seigneur permet que nous
participions a sa Croix et nous unit davantage a lui. Celui qui est fidele au Christ entendra la
voix du Seigneur qu'il a essayé de servir sur la terre, lui dire : viens, béni de mon Pére, au Ciel
que j'avais préparé dés la création du monde '’. Entendre ces mots de bienvenue a I'éternité ne
compense-t-il pas abondamment tout ce que nous laissons de coté pour mieux suivre le Christ,
le peu que nous aurons souffert pour lui ?

Et bien que nous suivions le Christ par amour, si la lutte devient un peu plus dure répétons
lentement cette oraison jaculatoire : cela vaut la peine... ! Et elle fera renaitre l'espérance qui



35

rend vainqueurs.

Avec Jésus-Christ, on ne regrette rien. On raconte qu'un jour Notre Seigneur dit a saint
Thomas d'Aquin : “ Tu as bien écrit sur moi, Thomas, quelle récompense désires-tu ? ”
Seigneur, répondit le saint, aucune autre que toi. ” Nous non plus nous ne voulons rien
d'autre : avec Jésus, pres de nous, nous entrons dans la vie pleins de joie.

Sainte Marie obtiens-nous des dispositions fermes de détachement et de générosité, grace
auxquelles, comme toi, nous serons toujours des apotres joyeux de la pauvreté chrétienne.

1. Mc 10, 28-31. — 2. Mt 19, 27. — 3. SAINT AUGUSTIN, Sermon 301 A, 5. — 4. Ph 3, 8. — 5. CATECHISME ROMAIN, 1V,
11, n. 15. — 6. SAINT AUGUSTIN, loc. cit, 4. — 7. PAUL VI, Enc. Populorum progressio, 26 mars 1967. — 8. 2 Cor 6,10. — 9. 1
Cor 3, 22-23. — 10. Cf. SAINT J. ESCRIVA, Chemin, n. 670. — 11. Cf. Mt 10, 42. — 12. SAINT J. ESCRIVA, Amis de Dieu, 309.
— 13. SAINTE THERESE D'AVILA, Chemin de perfection, 2, 1. — 14. SAINT AUGUSTIN, Sermon 255, sur I'Alléluia. — 15.
SAINT JEAN CHRYSOSTOME, Homélies sur I'Evangile de saint Matthieu, 76,4. — 16. Rom 8,17. — 17. Cf. Mt 25,34.

8° SEMAINE. MERCREDI

15. APPRENDRE A SERVIR

— L'exemple du Fils de Dieu : servir, c'est régner.

— On sert Dieu en servant I'Eglise, la société, et tous ses fréres.
— Servir avec joie et compétence professionnelle.

L. L'Evangile de la Messe’ rapporte la demande des fils de Zébédée d'occuper les premiéres
places dans le nouveau Royaume de Dieu. Les autres disciples, en entendant leur ambitieuse
requéte, s'indignent contre les deux fréres. Pourtant leur réaction n'est probablement pas
motivée par la témérité, mais plutdt par le sentiment qu'ils ont tous le méme droit que Jacques
et Jean a réclamer ces places privilégiées. Jésus connait bien l'ambition de ceux qui seront les
piliers de son Eglise, et il leur recommande de ne pas se comporter comme les roitelets qui
oppriment et asservissent leurs sujets. L'autorité dans I'Eglise est un service : celui qui veut
devenir grand sera votre serviteur. Celui qui veut étre le premier sera l'esclave de tous. Voila
une nouvelle hiérarchie, une nouvelle maniére de devenir grand ; et le Seigneur insiste, en
leur montrant le fondement de cette nouvelle noblesse et sa raison d'étre : le Fils de I'homme
n'est pas venu pour étre servi, mais pour servir, et donner sa vie en rangon pour la multitude.

La vie du Christ et sa doctrine sont une invitation constante a servir les autres. Jésus est le
modéle parfait de ceux qui exercent l'autorité dans 1'Eglise comme de tout chrétien. Il est
Dieu, créateur et législateur de l'univers, et pourtant il ne s'impose pas, il sert par amour
jusqu'a donner sa vie pour tous : c'est sa maniére de régner. Clest ce que finirent par
comprendre les apotres, particulierement aidés aprés la venue du Saint-Esprit. Saint Pierre
exhortera plus tard les prétres a faire paitre le troupeau que Dieu leur a confié, non pas comme
des dominateurs, mais en servant d'exemple’; de méme saint Paul, qui écrit : bien que libre d
l'égard de tous, je me suis fait l'esclave de tous, afin d'en gagner le plus grand nombre".

Comme d'habitude le Seigneur ne s'adresse pas seulement a ses apotres, mais aussi a ses
disciples de tous les temps : 'honneur d'un chrétien se trouve dans le degré d'amour avec
lequel il aide ses fréres. “ Cette dignité s'exprime dans la disponibilité a servir, selon
I'exemple du Christ, qui n'est pas venu pour étre servi, mais pour servir. Si, par conséquent, a
la lumiére de cette attitude du Christ on ne peut vraiment régner qu’en servant, en méme
temps, servir exige une telle maturité spirituelle qu'il faut la définir comme régner. Pour
pouvoir servir dignement et efficacement les autres, il faut savoir se dominer, il faut posséder
les vertus qui rendent possible une telle maitrise de soi’ , 'humilité de cceur, la générosité, la
force, la joie..., qui permettent de mener jusqu'a la fin toute une vie au service de Dieu, de la
famille, des amis, des pauvres, des souffrants, de toute la société.

II. La vie de Jésus est entiérement donnée au service, méme matériel, des hommes : il



36

s'occupe d'eux, les enseigne, les réconforte..., jusqu'a donner sa vie pour eux. Pour étre son
disciple, comment ne pas alimenter dans son cceur la disposition de se donner constamment a
ceux avec qui l'on vit ?

La derniére nuit avant sa Passion, le Christ a donné un enseignement particulierement
¢loquent. Tandis qu'ils célébraient la Céne, le Seigneur se leva, d6ta ses vétements et prit un
linge dont il se ceignit. Apres quoi, il versa de l'eau dans le bassin, et il se mit a laver les
pieds de ses disciples et a les essuyer avec le linge qu'il avait a la ceinture®. C'était la tiche
des serviteurs de la maison. “ Il a de nouveau préché par I'exemple, par les ceuvres. Devant ses
disciples qui discutaient pour des raisons d'orgueil et de vanité, Jésus se baisse et remplit avec
plaisir la fonction de serviteur (...). Personnellement cette délicatesse de notre Christ m'émeut.
Parce qu'il n'affirme pas : si je m'occupe de cela que ne devrez-vous pas faire de plus ? 1l se
met au méme niveau, il n'oblige pas par la force : il censure affectueusement le manque de
générosité de ces hommes.

“ Comme aux douze premiers disciples, le Seigneur peut nous suggérer quelque chose, et il
le fait continuellement : exemplum dedi vobis (Jn 13, 15), je vous ai donné un exemple
d'humilité. Je me suis transformé en esclave, pour que vous sachiez, avec un cceur doux et
humble, servir tous les hommes.” ” Servir le Seigneur c'est essayer d'accomplir parfaitement
ses devoirs, et ticher de faire connaitre les enseignements de 1'Eglise avec clarté, avec courage
dans un monde troublé, ignorant, voire dans l'erreur sur des points clés de la vie et méme de la
loi naturelle. Etant donné cet état du monde, * le meilleur service que nous pouvons rendre a
I'Eglise et & 'humanité, c'est donner de la doctrine ® .

Pour un chrétien, l'exercice d'une profession n'est pas seulement un moyen de gagner sa vie
et de développer noblement sa personnalité ; c'est aussi un service a rendre a la société, un
moyen de contribuer a son développement et au bien commun général. Certaines professions
constituent un service direct envers les personnes et donnent une plus grande possibilité
d'exercer une série de vertus qui rendent le coeur plus généreux et plus humble ; 1'abaissement
du Christ qui s'occupe de ceux qui s'approchent de lui, qui lave les pieds de ses disciples, est
un puissant stimulant pour s'occuper de ceux dont on a professionnellement la charge.

La méditation fréquente des paroles du Seigneur — je ne suis pas venu pour étre servi, mais
pour servir — nous aidera a persévérer dans les activités les moins agréables qui sont parfois
les plus nécessaires : c'est cela servir comme le fit le Seigneur. La vie familiale est un
contexte privilégié pour mettre en pratique cet esprit de service dans de multiples détails qui
passeront le plus souvent inapercus, mais qui créent une ambiance agréable et aimable, dans
laquelle le Christ est présent. Ces petits services — qu'une ame attentive rend avant qu'on les
lui demande — sont un excellent exercice de la charité, un bon moyen de ne pas tomber dans
I'embourgeoisement et de vivre uni a Dieu, que 1'on sert en servant ses freres. Le Seigneur
appelle ses amis a l'occasion des besoins des autres, particuliérement des malades, des exclus,
des personnes agées, et des plus nécessiteux. Ces petits services font d'autant plus plaisir au
Seigneur qu'on les rend avec une telle humilité, une telle discrétion et une telle finesse qu'on
les remarque a peine : accomplis avec naturel, ils n'attendent aucune récompense.

III. Peut-on imaginer que le Seigneur prenne une mine renfrognée ou triste, voire
mécontente, comme s'il était dérangé lorsque les foules accourent a lui, ou pendant qu'il lave
les pieds des disciples ? Le Seigneur sert aimablement, avec un amour cordial. Pour un
chrétien il ne peut y avoir une autre facon d'agir ; ses occupations sont un service a Dieu, a la
société et a tous ceux qui lui sont proches : Servez le Seigneur avec joie’, dit le Saint-Esprit
des levres du psalmiste. Plus encore, le Seigneur promet la joie, le bonheur, a ceux qui servent
les autres : apres avoir lavé les pieds de ses disciples, il affirme : sachant cela, heureux serez-
vous, si vous agissez ainsi'’. C'est sans doute la premiére qualité d'un cceur qui se donne a
Dieu et cherche des motifs — si petits soient-ils — de se donner aux autres. Ce que I'on donne



37

avec un sourire, de fagon aimable, acquiert une valeur nouvelle et on I'apprécie davantage. Et
lorsque se présente 'occasion ou le devoir de rendre un service qui en soi est désagréable ou
génant, “ fais-le avec une joie particuliére, avec humilité, comme tu le ferais si tu étais
lI'esclave de tous. Tu tireras de cette pratique des trésors immenses de vertu et de grace
demande : “ Jésus, que je fasse bonne figure ' ;

Le premier des services a rendre est de se former de fagon responsable pour étre compétent
dans sa profession. Sans cette compétence, la meilleure bonne volonté serait inefficace :
pour servir, servir. Parce que, pour faire les choses, il faut d'abord savoir les achever. Je ne
crois pas en la droiture d'intention d'une personne qui ne s'efforce pas d'acquérir la
compétence nécessaire pour bien accomplir les tdches qui lui ont été confiées. Il ne suffit pas
de vouloir faire le bien : il faut d'abord savoir le faire. Et si nous le voulons vraiment, ce désir
se traduira par un souci d'employer les moyens adéquats pour atteindre au fini, a la perfection
humaine dans ce que nous faisons." ”

L'esprit de service que le Christ a laissé en héritage requiert enfin que 1'on n'attende rien en
échange, que 1'on soit généreux, en sachant que tout service dilate le cceur et l'enrichit, car le
Christ est bon payeur et il tient compte du moindre geste, de 1'aide la plus petite que 1'on
puisse rendre en son nom. Jésus le regarde, et nous sommes bien payés.

Demandons aujourd'hui au Seigneur de faire grandir en nous ces dispositions de service
dans l'exercice de notre profession. Est-ce que nous servons réellement la société dans ce
métier ? Est-ce que dans notre foyer, sur notre lieu de travail, nous imitons le Seigneur, qui
n’est pas venu pour étre servi, mais pour servir 7 Sommes-nous conscients que nous lui
sommes d'autant plus redevables que nous avons un poste de responsabilité, de direction ou
de formation ? Essayons-nous d'éviter, d'ordinaire, que les autres nous rendent des services
qui ne nous sont pas dus et que nous pouvons réaliser nous-mémes ? Nous servons-nous de
l'autorité, du prestige, de 1'dge, de 1'état de santé, pour demander, voire exiger parfois des
prestations qui sont inutiles, voire intolérables méme d'un point de vue exclusivement humain.

Achevons notre priére aupres de saint Joseph, serviteur fidele et prudent, qui fut toujours
disposé a protéger la sainte Famille avec les multiples sacrifices que cela impliquait, et qui
rendit d'innombrables services a Jésus et & Marie. Saint Joseph, apprends-moi & avoir cette
méme disposition d'ame avec ma propre famille, avec mes enfants, avec mon entourage —
quels que soient mon age ou ma profession — avec mes amis, mes relations, avec cet inconnu
qui s'approche pour me demander un renseignement ou une petite faveur au milieu de la rue...
Saint Patriarche, aide-moi a voir en eux tous Jésus et Marie, car il sera alors plus facile de les
Servir.

1. Mc 10, 32-42. — 2. Cf. Jn 15,13. — 3. 1 P 5, 1-3. — 4.1 Cor 9, 19. — 5. JEAN-PAUL II, Enc. Redemptor hominis, 4 mars
1979, 21. — 6. Jn 13, 4-5. — 7. SAINT J. ESCRIVA, Amis de Dieu, 103. — 8. IDEM, Lettre, 9 janvier 1932. — 9. PS 99, 2. — 10.
Jn 13,17. — 11. J. PECCI, LEON XIII, Pratique de I'numilité, 32. — 12. Cf. SAINT J. ESCRIVA, Chemin, n. 626. — 13. IDEM,
Quand le Christ passe, 50.

8° SEMAINE. JEUDI

16. LA FOI DE BARTIMEE

— La priére de l'aveugle Bartimée surmonte tous les obstacles.
— Une invocation personnelle et directe, sans crainte.

— Suivre le Christ quel que soit le chemin de la vie.

I. Jésus, en sortant de Jéricho pour aller vers Jérusalem, passe preés d'un mendiant aveugle,
Bartimée, le fils de Timée, qui était assis au bord de la route . Bartimée  est un homme qui
vit dans l'obscurité, un homme qui vit dans la nuit. Il ne peut pas, comme le font d'autres
malades, arriver jusqu'a Jésus pour étre guéri. Et il a entendu dire qu'il y a un prophete de
Nazareth qui rend la vue aux aveugles.” ” Nous aussi, écrit saint Augustin,  nous avons les



38

yeux du cceur fermés et Jésus passe pour que nous l'appelions’ .

“ L'aveugle, sentant la foule, demanda ce qui se passait ; il avait siirement 1'habitude de
distinguer les bruits : les bruits des gens qui vont travailler dans les champs, les bruits des
caravanes qui voyagent jusqu'a des terres lointaines. Mais un jour (...) il apprit que celui qui
passait était Jésus de Nazareth. Bartimée entendit des bruits a une heure peut-étre inhabituelle
et demanda — car ce n'étaient pas les bruits qui lui étaient familiers, ils étaient différents. Que
se passe-t-il ?* Et on lui dit : C'est Jésus de Nazareth.

En entendant ce nom, son cceur vibre de foi. Jésus était la grande chance de sa vie. Et il se
met a crier de toutes ses forces : Jésus, fils de David, aie pitié de moi ! Dans son ame, la foi
devient pric¢re. “ Toi aussi, quand tu as senti que Jésus passait prés de toi, ton coeur a battu
plus fort et tu t'es mis & crier, en proie 4 une agitation profonde.’ ”

Les difficultés surgirent treés tot pour cet homme qui cherche, malgré sa cécité, le Christ qui
passe pres de lui. Beaucoup de gens l'interpellaient vivement pour le faire taire. Saint
Augustin remarque a propos de cette phrase de 'Evangile que lorsqu'une dme se décide &
suivre le Seigneur, a 'appeler, elle doit parfois ignorer les personnes qui l'entourent et qui
l'interpellent vivement pour le faire taire : *“ Quand je commengais a réaliser ces choses, mes
parents, mes voisins et mes amis commencerent a bouillir. Ceux qui aiment le secret
s'affrontent a moi. Es-tu devenu fou ? Comme tu es excessif ! Est-ce que par hasard les autres
ne sont pas chrétiens ? C'est une bétise, c'est une folie. Voila que la foule crie pour que nous,
les aveugles, nous ne criions pas.6 7 Alors tes amis, tes habitudes, ton confort, ton milieu
t'ont conseillé de te taire, de ne pas crier. Pourquoi appeler Jésus ? Ne I'importune pas !’ ”

Justement, Bartimée ne leur préte pas la moindre attention : Jésus est sa grande espérance, et
il ne sait pas s'il le rencontrera a nouveau. Au lieu de se taire, il crie plus fort : Fils de David,
aie pitié de moi. ““ Pourquoi dois-tu obéir aux reproches de la foule et ne pas marcher sur les
traces de Jésus qui passe ? On vous insultera, on vous mordra, on vous rejettera, mais toi
appelle jusqu'a ce que ta clameur arrive aux oreilles de Jésus, car celui qui sera constant dans
ce que le Seigneur a demandé, sans s'occuper des opinions des foules et sans préter grande
attention a ceux qui ne suivent le Christ qu'en apparence, en préférant la vue que Jésus doit lui
donner au fracas de ceux qui crient, il n'y aura aucun pouvoir qui le retienne, et Jésus
s'arrétera et le guérira.® ”

N'est-il pas vrai que “ lorsque nous insistons avec ferveur dans notre pricre, nous arrétons
Jésus qui passe’ ” ? La priére de 'aveugle est écoutée. Il a obtenu ce qu'il voulait, malgré les
difficultés réelles, la pression de ceux qui I'entouraient et sa propre cécité¢ qui I'empéchait de
savoir exactement ou se trouvait Jésus qui restait en silence, sans se soucier apparemment de
Ses Cris.

“ Toi que voila arrété au bord du chemin de la vie, qui est si courte, n'as-tu pas envie de
crier, toi aussi ? Toi qui manques de lumiéres, qui as besoin de nouvelles graces pour te
décider a te mettre en marche vers la sainteté, ne ressens-tu pas un besoin irrésistible de crier :
Jésus, fils de David, aie pitié de moi. Une belle oraison jaculatoire, a répéter souvent !'°”

II. ““ Le Seigneur, qui l'avait entendu des le début, le laissa persévérer dans sa pricre. Il en va
de méme pour toi. Jésus pergoit instantanément l'appel de notre ame, mais il attend. Il veut
que nous soyons bien convaincus que nous avons besoin de lui. Il veut que nous le suppliions,
avec obstination, comme cet aveugle au bord du chemin 4 la sortie de Jéricho. '' ”

Le cortege s'arréte et Jésus ordonne d'appeler Bartimée : Confiance, leve-toi ; il t'appelle.
L'aveugle jeta son manteau, bondit et courut vers Jésus. “ 1l rejette son manteau ! Je ne sais si
tu as été a la guerre. Il y a bien des années, il m'est arrivé de parcourir un champ de bataille,
quelques heures aprés la fin du combat. Des capotes, des gourdes, des havresacs pleins de
souvenirs de famille— lettres, photos d'étres chers —jonchaient le sol. Et ils n'appartenaient
pas aux vaincus, mais aux vainqueurs ! Tous ces objets étaient de trop. Ils les empéchaient de



39

courir plus vite et de sauter par-dessus le parapet ennemi. Ainsi fit Bartimée, quand il s'élanga
vers le Christ.

“N'oublie pas cela : pour atteindre le Christ, le sacrifice est indispensable. Se défaire de tout
ce qui encombre : manteau, havresac, bidon."*

Bartimée est maintenant devant Jésus. La foule, silencieuse, contemple la scéne. Le
Seigneur lui demande : Que veux-tu que je fasse pour toi ? Lui, qui pouvait rendre la vue,
ignorait-il ce que voulait 1'aveugle ? Bien qu'il connaisse mieux que nous nos besoins et qu'il
veuille y porter remede, Jésus désire que nous les lui exposions.

“ L'aveugle répondit tout de suite : Seigneur, que je voie. 11 ne demande pas au Seigneur de
I'or, mais la vue. Rien ne l'intéresse, si ce n'est voir.

“ Imitons donc ce que nous venons d'entendre. ° > Imitons la grande foi de l'aveugle, sa
persévérance dans la pricre, sa force pour ne pas capituler devant [l'hostilité de
'environnement dans lequel il fait ses premiers pas vers le Christ.“ Pourvu que, lorsque nous
nous rendons compte de notre cécité, assis prés du chemin des Ecritures et en entendant dire
que Jésus passe, nous le fassions s'arréter prés de nous avec la force d'une priére '* 7
semblable a celle de Bartimée : personnelle, directe, sans anonymat. En appelant Jésus par son
nom on apprend plus facilement a le fréquenter d'une manicre directe et concréte.

II1. L'histoire de Bartimée pourrait étre notre histoire, car nous aussi nous sommes aveugles
pour pas mal de choses, et Jésus est en train de passer dans nos vies.

Ces paroles, Seigneur, que je voie ! peuvent servir souvent d'oraison jaculatoire, surtout
lorsque les lumieres nous manquent dans I'apostolat ou dans des questions que nous ne savons
pas résoudre, en matiere de foi et de vocation. “ Quand on se trouve dans les ténébres, quand
on a l'ame aveugle et inquicte, il faut aller, comme Bartimée, vers la Lumiére. Répéte, crie,
insiste avec plus de force, Domine, ut videam ! — Seigneur, que je voie ! ... Et sur tes yeux se
lévera le jour, et tu pourras te réjouir des lumiéres qu'il taccordera. '> ” En ces moments
d'obscurité, lorsque I'enthousiasme sensible des premiers temps de notre vocation nous quitte ;
lorsque la priere devient difficile et que la foi semble s'affaiblir ; lorsque nous ne voyons plus
clairement le sens d'une petite mortification et que les fruits de 1'apostolat tardent a venir,
alors Seigneur, que je voie ! Au lieu d'abandonner les rapports avec Dieu, ou de se laisser
vaincre par le plus grand effort qu'ils supposent, montrons notre loyauté, notre fidélit¢ au
Seigneur, en renouvelant le désir de lui plaire.

Jésus lui dit : Va, ta foi t'a sauvé, et aussitot I'homme se mit a voir. La premiére chose que
voit Bartimée en ce monde, c'est le visage du Christ. Il ne 'oubliera jamais. Et il suivait Jésus
sur la route. C'est la seule chose que nous savons de Bartimée : qu’il le suivait sur la route.
Par saint Luc nous savons qu'il le suivait en glorifiant Dieu. Et tout le peuple, a cette vue,
célébra les louanges de Dieu '°. Durant toute sa vie, Bartimée se rappellera la miséricorde de
Jésus, et beaucoup se convertiront grace a son témoignage.

Nous avons regu nous aussi beaucoup de graces. Aussi grandes ou plus grandes méme que
celle de l'aveugle de Jéricho. Il est normal que le Seigneur attende aussi, de notre vie et de
notre conduite qu'elles soient pour beaucoup d'hommes et de femmes de notre époque, le
témoignage qui les pousse vers lui.

Et il le suivait sur la route en glorifiant Dieu. Voila un résumé de ce que peut étre toute vie
sincérement chrétienne si elle cultive la foi vive et opérative de Bartimée.

Achevons notre pri¢re avec ces mots de I'hymne Adoro te devote : O Jésus qu’a présent je
contemple voilé // Je te prie d'exaucer ce que je désire tant // Montre-moi ton regard, pour te
voir face a face // Pour goiiter le bonheur de la vue de ta gloire. Amen.

I. Mc 10, 46-52. — 2. A. GARCIA DORRONSORO, Temps pour croire. — 3. SAINT AUGUSTIN, Sermon 88, 9. — 4. A.
GARCIA DORRONSORO, loc. cit. — 5. SAINT J. ESCRIVA, Amis de Dieu, 195. — 6. SAINT AUGUSTIN, op. cit., 13. — 7.
SAINT J. ESCRIVA, loc. cit. — 8. SAINT AUGUSTIN, loc. cit. — 9. SAINT GREGOIRE LE GRAND, Homélies sur les
Evangiles, 2, 5. — 10. SAINT J. ESCRIVA, loc. cit. — 11. IDEM. — 12. IDEM, 196. — 13. SAINT GREGOIRE LE GRAND, op.



40

cit., 2, 7. — 14. ORIGENE, Homélies sur saint Matthieu, 12, 20. — 15. SAINT J. ESCRIVA, Sillon, n. 862. — 16. Lc 18, 43.

8° SEMAINE. VENDREDI

17. LES (EUVRES SONT AMOUR

— Jésus maudit un figuier qui n'avait que des feuilles : tout temps est bon pour donner des
fruits de sainteté et d’apostolat.

— Les ceuvres sont amour, non les bonnes raisons.

— L'amour de Dieu se manifeste dans un apostolat joyeux et audacieux.

I. Jésus sortit de Béthanie et a peu de kilometres sur le chemin de Jérusalem, i/ eut faim.
C'est par ces mots de saint Marc que s'ouvre I'Evangile de la Messe d'aujourdhui’ ; ils
révelent une fois de plus la sainte Humanité du Christ qui, pour étre trés proche des hommes,
a voulu assumer les limitations et les besoins de la nature humaine, pour que nous apprenions
a les sanctifier. Jésus apercevant un figuier ¢loigné du chemin s'approche de lui pour y cueillir
des fruits, mais i/ ne trouva que des feuilles, car ce n'était pas la saison des figues. Alors le
Seigneur le maudit : Que jamais plus personne ne mange de tes fruits ! Le soir méme, rentrant
de Jérusalem a Béthanie, Jésus et ses disciples allérent probablement chez Lazare, Marthe et
Marie, ces amis qui l'avaient toujours si bien recu. Le matin suivant, se dirigeant a nouveau
vers la ville sainte, ils constatérent tous que le figuier était desséché jusqu 'aux racines.

Jésus savait bien que ce n'était pas le temps des figues et que le figuier ne pouvait donc pas
en porter, mais il voulut insister auprés de ses disciples sur le contraste entre I’amour du Pere
et la réponse de son peuple : Dieu est venu a la rencontre d'Israél avec le désir d'y trouver des
fruits de sainteté mais il n'a trouvé que des pratiques extérieures sans vie, un feuillage
abondant mais sans fruits. Les apdtres comprirent alors qu'il n'y a pas d'heure dans la vie pour
donner du fruit. Toute occasion est bonne pour se sanctifier, la maladie comme le travail, les
moments ou I'on semble dépassé par les événements comme les vacances les plus paisibles, la
fatigue comme l'enthousiasme, 1'échec ou la ruine économique si le Seigneur les permet
comme I'abondance... Ce sont précisément ces circonstances qui doivent donner du fruit, car
nous ne vivons pas dans un monde différent et c'est 1a que nous trouverons Dieu. “ Toi aussi,
commente saint Bédé, tu dois te garder d'étre un arbre stérile, pour pouvoir offrir a Jésus qui
s'est fait pauvre, le fruit dont il a besoin.” ” Il demande un amour authentique qui se traduise
par des réalités quelles que soient les circonstances de la vie. Est-ce que j'essaie de donner ce
fruit que tu attends maintenant, Seigneur, dans ma situation actuelle (mon age, le lieu ou je
suis, d'autres circonstances...) ? Est-ce qu'en ce moment je tdche de rapprocher de toi mes
amis ?

II. Certes, les paroles de Jésus sont fortes : Que jamais plus personne ne mange de tes
fruits ! Jésus maudit ce figuier parce qu'il n'y trouva qu'une apparence de fécondité. Il attire
ainsi l'attention pour que cet enseignement reste gravé pour toujours dans 1'ame de ses
disciples et dans la ndtre. La vie intérieure du chrétien, si elle est vraie, comporte des fruits de
sainteté, des ceuvres extérieures dont les autres tirent profit. “ On a trés souvent mis en relief,
écrivait saint Josémaria Escriva le danger des ceuvres sans vie intérieure qui les anime mais
I'on devrait aussi souligner les dangers d'une vie intérieure — si elle pouvait exister ainsi —
sans ceuvres

“ Les ceuvres sont amour, non les bonnes raisons : je ne peux pas me rappeler sans émotion
cet affectueux reproche — locution divine — que le Seigneur grave avec clarté et au feu dans
I'ame d'un pauvre prétre, tandis qu'il distribuait la sainte Communion, il y a des années a des
religieuses et disait sans bruit de paroles a Jésus avec le cceur : je t'aime plus que celles-ci.

“ Il faut se remuer, mes enfants, il faut agir ! Avec courage, avec énergie, et avec joie de
vivre, car ['amour jette loin de lui la crainte (cf. 1 Jn 4,18), avec audace, sans timidité...



41

N'oubliez pas que, si I'on veut, tout va de I'avant : Deus non denegat gratiam ; Dieu ne refuse
pas son aide a celui qui fait ce qu'il peut.’ ” A celui qui tAche de vivre de foi, de mettre en
ceuvre les moyens a sa portée, de ne pas attendre les bras croisés des situations idéales qui ne
se présenteront peut-étre jamais, pour faire de I’apostolat ; bref, a ne pas attendre d’avoir tous
les moyens humains pour agir, mais au contraire a manifester en actes 1'amour qu'il a dans le
cceur. Une ame aimante devient toujours plus reconnaissante et admirative, car elle voil que le
Seigneur multiplie et fait fructifier les forces qui sont peu de chose par rapport a ce qu'il
demande.

Une vie intérieure authentique dans ses rapports avec Dieu (la priére et les sacrements) se
traduit nécessairement en réalités concretes (I'apostolat, 'amitié¢ et les liens familiaux, des
ceuvres de miséricorde spirituelles ou matérielles, selon les circonstances). Par exemple
l'enseignement par le biais de cours de formation, d'une catéchese, d'un conseil opportun a
celui qui hésite ou est désorienté... la collaboration a des entreprises d'éducation qui donnent
une vision chrétienne de la vie, I'accompagnement des malades et des personnes agées qui se
trouvent pratiquement abandonnés...

En toute circonstance et sous les formes les plus variées, la vie intérieure doit s'exprimer par
ces ceuvres d'apostolat, faute de quoi elle en reste a de simples apparences, elle s'attiédit et
finit par mourir. En revanche, si ton intimit¢ avec le Christ grandit, il est logique que ton
travail, ton caractére, ta générosité, ta maniére de traiter ceux que tu rencontres
habituellement, ta compréhension, ta cordialité¢, ton optimisme, ta lutte pour I'ordre, ton
affabilité... s'en ressentent. Ce sont les fruits que le Seigneur trouvera quand il s'approchera de
toi, car pour survivre, pour croitre, 'amour a besoin de se manifester.

III. Jésus ne trouva que des feuilles... Il n'y a pas de fruits durables pour un chrétien sans vie
intérieure, parce qu’alors il n’est pas plongé en Dieu et qu’il se laisse attirer par 'activisme
(faire beaucoup de choses, s'agiter, s'inquiéter... sans une profonde vie de priere), ce qui risque
d'étre stérile et inefficace, voire un symptome de manque de droiture d'intention, une ceuvre
humaine, sans relief surnaturel, fruit peut-étre de l'ambition, du désir de figurer, qui peut
s'introduire dans tout ce que I'homme réalise, méme de plus élevé. Ce n'est pas sans raison
que l'on a souligné le danger de I'activisme : des ceuvres bonnes en elles-mémes, mais sans vie
intérieure qui les rende authentiques. Saint Bernard, va jusqu'a appeler ces ceuvres
occupations maudites®.

L'activisme n'est pas le seul adversaire de l'apostolat. Il y a aussi la passivité, qui empéche
I'amour de se manifester par des faits. Si I'activisme est un pie¢tre compagnon, la passivité est
une compagne funeste, car le chrétien peut se tromper lui-méme, en croyant qu'il aime Dieu
parce qu'il réalise des actes de piété : il est vrai qu'il les accomplit, mais pas jusqu'au bout,
puisque ces actes ne le poussent pas a faire le bien. Ces pieuses pratiques sans fruits
ressemblent aussi a un feuillage stérile : la vraie vie intérieure conduit a un apostolat intense,
en toute situation et dans tous les milieux, avec audace et esprit d'initiative, sans respect
humain, avec joie de vivre, avec la force de I'amour toujours jeune des enfants de Dieu.

Aujourd'hui, tandis que nous parlons avec le Seigneur dans ce moment de pri¢re, examinons
si, dans le moment présent, il y a des fruits dans notre vie. Ma pricre, débouche-t-elle sur des
initiatives apostoliques ? Ou bien, je pense que mon milieu — ma famille, mon université,
l'usine, le bureau... — ne peut rien donner, qu'il n'est plus possible d'obtenir de fruits pour
Dieu ? Est-ce que j'apporte une aide efficace a des entreprises apostoliques ..., ou bien est-ce
que je ne fais que prier ? Est-ce que je me justifie en me disant qu'entre le travail, la famille, le
repos, les pratiques de piété, je n'ai pas le temps ? Le travail, la vie de famille... ne seraient-ils
donc pas des occasions d'apostolat ?

Les ceuvres sont amour... Oui, le vrai amour de Dieu se manifeste par un apostolat
audacieux et tenace. Si le Seigneur nous trouvait passifs, nous contentant de quelques



42

pratiques de piété sans manifestations apostoliques, il pourrait nous dire dans l'intimité du
cceur : davantage d'ceuvres... et moins de bonnes raisons. Si l'amour est vrai, nombreuses sont
les occasions de faire connaitre le Christ. Une vie intérieure qui n'est pas accompagnée de
désirs apostoliques se rapetisse et meurt, car elle n'est pas authentique. L'évangéliste précise
que le matin suivant, en passant, les apotres virent le figuier desséché jusqu’aux racines :
image expressive de ceux qui par commodité, par paresse, par manque d'esprit de sacrifice, ne
produisent pas les fruits que le Seigneur attend. La vie apostolique est a 1'opposé de ce figuier
sec : pleine de vie, d'initiative, d'enthousiasme, un amour transformé en ceuvres, plein de joie,
d'activité, silencieuse peut-&tre, mais constante...

Est-ce que nous pouvons présenter au Seigneur qui s'approche de nous avec soif d'ames, des
fruits mars, des réalités pleines de sacrifice joyeux ? La direction spirituelle nous aidera a bien
distinguer ce qu'il peut y avoir d'activisme (nous devrons prier davantage) ou de passivité
(nous devrons agir davantage). Sainte Vierge apprends-moi a étre vigilant pour que ma vie
intérieure, mon désir d'aimer Dieu ne se transforme jamais en feuillage vide et sans valeur.

1. Mc 11, 11-26. — 2. SAINT BEDE, Commentaire a l’E'vangile de saint Marc, in loc. — 3. SAINT ESCRIVA, lettre, 6
mai 1945, n. 44. — 4. Cf. J. D. CHAUTARD, L'ame de tout apostolat.

8° SEMAINE. SAMEDI

18. UN DROIT ET UN DEVOIR : ETRE APOTRE

— L'union avec le Christ est la source du droit et du devoir de faire de 'apostolat dans le
monde.

— Surmonter le respect humain et les fausses excuses.

— Jésus envoie aujourd'hui ses amis comme il a envoyé des le début ses premiers disciples.

I. Les chefs des prétres et les scribes s'approchent de Jésus qui allait et venait dans le
Temple et lui demandent : Par quelle autorité fais-tu cela ? Qui t'a donné autorité pour le
faire ? ' Sans doute parce qu'ils n'étaient pas disposés a écouter, le Seigneur les laissera sans
réponse.

Mais nous, nous savons que Jésus-Christ est le Seigneur, Créateur et Maitre de 1'univers,
qu'en lui furent créées toutes les choses dans les deux et sur terre, les visibles et les
invisibles... Tout a été créé par lui et pour lui, et le Christ lui-méme a réconcilié tous les étres
avec lui, en rétablissant la paix, par son sang répandu sur la Croix’. Rien n'échappe a sa
souveraineté et a son influence pacificatrice. Tout pouvoir m'a été donné... 11 a la plénitude du
pouvoir dans les cieux et sur la terre, et par conséquent pour sauver chaque peuple et chaque
homme.

C'est lui qui a appelé les chrétiens a participer a sa mission, a entrer dans la vie de leurs amis
pour leur révéler le chemin du bonheur sur terre, chemin qui meéne au Ciel. C'est lui qui désire
qu'ils étendent son régne, regne de vie et de vérité, réegne de grdce et de sainteté, regne de
Justice, d'amour et de paix’ : “ nous sommes le Christ qui passe sur le chemin des hommes de
ce monde* ”, et nous devons apprendre de lui a servir et a aider tous les hommes. Pour mettre
leur vie au service des autres, les fideles laics n'ont besoin d'aucun autre titre que celui de la
vocation chrétienne, regue au Baptéme. N'est-ce pas 1a un motif bien suffisant ? “ Les laics
tiennent de leur union méme avec le Christ Chef le devoir et le droit d'étre apotres. Insérés
qu'ils sont par le baptéme dans le Corps Mystique du Christ, fortifiés grace a la confirmation
par la puissance du Saint-Esprit, c'est le Seigneur lui-méme qui les députe a I'apostolat.” >

Un chrétien recoit donc ce droit de se méler de la vie des autres, parce que la vie du Christ
anime tous les hommes et que si un membre est malade, s'il est affaibli, tout le corps s'en
trouve affecté : c'est le Christ lui-méme qui souffre et les membres sains du corps souffrent
aussi, puisque  tous les hommes sont un dans le Christ® ”. Si différents que nous soyons,
nous sommes unis dans le Christ, et I'apostolat, couronnement de la charité, devient alors



43

condition de vie. Le droit d'entrer dans la vie des autres est donc un droit joyeux pour chaque
chrétien, et ne peut exclure personne, quelle que soit sa situation dans la vie. Jésus, lui, “ ne
nous demande pas notre permission pour nous compliquer la vie. 1l s'y introduit et... voila
tout !” ” Nous, qui désirons étre ses disciples, pouvons-nous faire autrement? Si nous
profitons des occasions qui se présentent, nous apprendrons aussi a en susciter d'autres pour
aider d'autres ames a s'approcher du Seigneur : peut-étre en leur suggérant la lecture d'un livre
solide, en donnant un conseil opportun, en les encourageant a avoir recours au sacrement de la
Confession, en rendant un petit service...

II. Quelqu'un pourrait nous dire : de quel droit un homme se méle-t-il de la vie intérieure des
autres ? Qui l'autorise a parler du Christ, de sa doctrine, de ses commandements ? Ou c'est
peut-étre nous-mémes qui nous demandons : ““ de quel droit puis-je me méler de cela ? .
Alors, “ il me faudrait te répondre : c'est le Christ en personne qui te I'ordonne. Il te le
demande : La moisson est abondante, mais les ouvriers peu nombreux : priez donc le Maitre
de la moisson d'envoyer des ouvriers a sa moisson (Mt 9,37-38). Ne conclus pas lachement :
Pour cela, moi, je ne sers a rien, il y en a déja d'autres pour le faire ; ce genre d'activités
n’est pas pour moi. Non, il n'y a personne d'autre ; si toi tu pouvais dire cela, tout le monde
pourrait en dire autant.

L'invitation du Christ s'adresse a tous et a chacun des chrétiens. Personne n'en est dispensé,
ni par l'age, ni par la santé, ni par le métier. Il n'existe aucune sorte d'excuse. Ou nous
produisons des fruits apostoliques, ou notre foi sera stérile.® ” L'Eglise encourage les fidéles a
faire connaitre le Christ, sans excuses ni prétextes, avec joie, a tous les ages de la vie. “ Les
jeunes doivent devenir les premiers apdtres des jeunes, en contact direct avec eux, exercant
l'apostolat par eux-mémes et entre eux. ° ” Les jeunes, les enfants, les personnes agées, les
malades, ceux qui se trouvent sans travail ou dont la situation est florissante... tous peuvent
étre des apodtres du Christ par leur exemple et leur parole. Allez dans le monde entier et
préchez I'Evangile..."®. Clest le Seigneur qui les envoie ! La vocation chrétienne pousse a
penser aux autres, a ne pas craindre les sacrifices qu'impliqué un amour qui se manifeste par
des ceuvres, car “ il n'y a pas d'autre signe ni marque qui distingue ainsi le chrétien et celui qui
aime le Christ, que le soin de nos fréres et le zéle pour le salut des 4mes '' . C'est pourquoi le
désir de faire connaitre le Maitre est comme le thermométre de l'authenticité de vie du disciple
et de la fermeté de son engagement. Est-ce que le salut des ames me préoccupe ?
L'indifférence a 1'égard de Dieu me laisse-t-elle indifférent ? Les besoins spirituels de ceux
qui m’entourent me poussent-ils a réagir et a prier davantage ? L'absence de réaction dans une
ame, serait un signe que la charité s'y serait refroidie, puisqu'elle ne donnerait plus de chaleur.
L'apostolat n'est pas quelque chose de rajouté ou superposé a l'activité ordinaire du chrétien,
mais la manifestation naturelle de la vie chrétienne aupres des parents, des collegues, des
amis...

Il. Par quelle autorité fais-tu cela ? Ce n'est pas le moment de révéler d'ou provient son
pouvoir. Plus tard il révélera a ses disciples : Tout pouvoir m'a été donné au ciel et sur la
terre'?. L'autorité de Jésus ne vient pas des hommes, mais de Dieu le Pére. Il est I’ héritier de
toutes choses (Heb 1,2), pour étre Maitre, Roi et Prétre de I'univers, Chef du peuple nouveau
et universel des fils de Dieu'” ”. Or I'Eglise entiére et chacun de ses membres participent de ce
pouvoir, et la tiche de poursuivre dans le monde l'ccuvre du Christ incombe a tous les
chrétiens, et plus particuliérement encore a ceux qui, en plus de la vocation baptismale ont
recu un appel spécifique du Seigneur pour le suivre de plus prés dans le célibat ou dans le
mariage. Jésus nous presse, car “ les hommes sont appelés a la vie éternelle. Ils sont appelés
au salut. Avez-vous conscience de cela ? Avez-vous conscience (...) de ce que tous les
hommes sont appelés a vivre avec Dieu, et que, sans lui, ils perdent la clef du «mystere»



44

d'eux-mémes ?

“ Cet appel au salut, c'est le Christ qui nous l'apporte. Il a pour 'homme des paroles de vie
eternelle (Jn 6,68); et il s'adresse a 'homme concret qui vit sur la terre. Il s'adresse
particuliérement & I'homme qui souffre, dans son corps et dans son ame."*

Jésus nous envoie comme il a envoyé ses disciples au hameau voisin chercher un ane qui s'y
trouvait attaché et que personne n'avait encore mont€. Il leur demande de le détacher et de lui
amener cet ane qu'il montera lors de son entrée triomphale a Jérusalem. Et si l'on vous
demande : Pourquoi le détachez-vous ? Répondez : le Seigneur en a besoin "°. 1ls agissent
pour le Seigneur et en son nom, pas pour eux-mémes ni pour obtenir un bénéfice personnel.
Ces deux disciples s'en vont donc et trouvent en effet 'ane comme le Seigneur leur avait dit.
Ses maitres leur demandent : Pourquoi le détachez-vous ? Ils dirent : C’est le Seigneur qui en
a besoin'®. Et ces disciples, dont nous ne connaissons pas les noms, mais qui sont de fidéles
amis du Maitre, accomplirent ce qui leur avait ét¢ demandé et montrent le chemin de tout
apostolat : ls l'amenerent a Jésus «. Saint Ambroise, quand il explique ce passage, met en
valeur trois choses : le mandat de Jésus, le pouvoir divin avec lequel on le méne a bien, et la
maniére exemplaire de vie et d'intimité avec le Maitre de ceux qui le réalisent'®. saint
Josémaria Escriva ajoute : “ Comme elles s'appliquent admirablement aux enfants de Dieu ces
paroles de saint Ambroise, quand il parle de 'anon attaché a I'ane dont Jésus avait besoin pour
son triomphe. Voici son commentaire : “ seul un ordre du Seigneur pouvait le délier. Ce
furent les mains des apodtres qui le détacherent. Pour ce faire, il faut une conduite et une grace
spéciales. Toi aussi, sois un apdtre, afin de délivrer ceux qui sont captifs.

“ — Laisse-moi faire une autre glose de ce texte : combien de fois, sur l'ordre de Jésus,
devrons-nous délier ce qui retient les ames, parce qu'il a besoin d'elles pour son triomphe !
Que nos mains soient alors des mains d'apdtres, ainsi que nos actes, et toute notre vie... Alors
Dieu accordera aussi la grace qu'il donne a l'apétre, pour rompre les fers de ceux qui sont
enchainés " .

1. Mc 11, 27-33. — 2. Cf. Col 1, 17-20. — 3. MISSEL ROMAIN, Préface du Christ Roi. — 4. SAINT J. ESCRIVA, Lettre, 8
décembre 1941. —5. CONCILE VATICAN 11, Decr. Apostolicam actuositatem, 3. —6. SAINT AUGUSTIN, Commentaire au
Psaume 39. — 7. Cf. SAINT J. ESCRIVA, Forge, n. 902. — 8. IDEM, Amis de Dieu, 272. — 9. CONCILE VATICAN II, /oc. cit.,
12. — 10. Cf. Mc 16, 15. — 11. SAINT JEAN CHRYSOSTOME, De incomprehensibili Dei natura, 6, 3. — 12. Mt 28,19. — 13.
CONCILE VATICAN 11, Const. Lumen gentium, 13. — 14. JEAN-PAUL 11, Homélie, 14 mai 1982. — 15. Cf. L¢ 19, 29-31. — 16.
Lc 19, 33-34. — 17. Lc 19, 35. — 18. Cf. SAINT AMBROISE, Commentaire a l’Evangile de saint Luc, in loc. — 19. SAINT J.
ESCRIVA, Forge, n. 672.

9° DIMANCHE. ANNEE A

19. FONDER SUR LE ROC

— La sainteté consiste a accomplir la volonté de Dieu, dans les grandes comme dans les
petites choses.

— Vouloir ce que Dieu veut.

— Aimer ce que Dieu veut.

I. Le Fils de Dieu éprouve visiblement une affection particuliére pour ceux qui s'efforcent
d'accomplir en tout la volonté¢ de Dieu, d'exprimer par des ceuvres leur amour de Dieu,
transformant ainsi leur vie en vraie priére. Jésus déclare, en effet, dans I'Evangile de la Messe
" 1l ne suffit pas de me dire Seigneur, Seigneur ! pour entrer dans le Royaume des deux ;
mais il faut faire la volonté de mon Pere... 11 s'adresse a tous ceux qui avaient fait de la priere
une simple récitation de mots et de formules sans influence sur leur conduite. Notre dialogue
avec le Christ peut-il étre ainsi : ““ Ta pri¢re doit étre celle d'un enfant de Dieu, non comme
celle des hypocrites, auxquels s'appliquent ces mots de Jésus : ce n’est pas celui qui dit
Seigneur ! Seigneur ! qui entrera dans le Royaume des deux.



45

“ Ta priere, ton exclamation de Seigneur ! Seigneur ! doit étre accompagnée, de fagons tres
différentes pendant la journée, du désir et de l'effort efficace que tu fais pour accomplir la
Volonté de Dieu.>”

Il ne s'agit pas de réaliser des prodiges, comme de prophétiser en son nom ou de chasser des
démons — méme si c'était possible sans 'aide de Dieu — mais de faire son aimable volonté ;
sinon, méme les sacrifices les plus grands seraient vains et inutile notre course. C'est pourquoi
la sainte Ecriture révéle I'amour de Dieu pour celui qui cherche 4 s'identifier en tout au vouloir
divin : J'ai trouvé David, fils de Jesse : un homme selon mon cceur, qui accomplira toutes mes
volontés®. Bt saint Jean écrit : Le monde passe, ses convoitises aussi; mais celui qui fait la
volonté de Dieu demeure pour l'éternité’. Jésus lui-méme déclare que sa nourriture est de faire
la volonté du Pére et d'accomplir son ceuvre’. C'est l'essentiel, c'est en cela que consiste la
sainteté : * faire sa volonté, a étre ce que lui veut que nous soyons® ”, nous détacher de plus en
plus de nos intéréts, de notre égoisme et ne faire qu'un avec le dessein de Dieu sur nous.

Le chemin qui conduit au Ciel mais aussi au vrai bonheur sur terre “ est I'obéissance a la
volonté divine, non pas le fait de répéter son nom’ ”. Une priére véritable c'est toujours celle
qui est suivie par les ceuvres, par le désir sincére de faire la volonté de Dieu a chaque instant
de la journée. “ Ce serait une chose terrible, s'exclame sainte Thérése d'Avila, si Dieu nous
demande clairement de faire une chose qui pour lui est importante et que nous ne voulions pas
parce que nous préférons notre plaisir.® ” Quelle tristesse si le Seigneur désirait mener
quelqu'un par un chemin et que l'intéressé s'obstinait a en suivre un autre ! Accomplir la
volonté de Dieu, n'est-ce pas un programme suffisant pour remplir toute une vie ?

“ Sans doute as-tu parfois pensé — avec une sainte envie — a Jean, cet apotre adolescent,
quem diligebat lesus : celui que Jésus aimait.

“ — N'aimerais-tu pas mériter d'étre appelé€ celui qui aime la Volonté de Dieu ? Mets en
ceuvre ce qu'il faut pour y parvenir, jour aprés jour.” ” Il ne faut sans doute pas chercher trés
loin, mais simplement accomplir les petits devoirs de la journée, se demander tout au long du
jour : est-ce que je fais en ce moment ce que je dois faire '°? Clest aussi accepter les
contrariétés qui se présentent dans toute vie normale, lutter pour suivre les conseils regus dans
la direction spirituelle, rectifier l'intention, car la tendance de tout homme est de faire sa
propre volonté, ce qui lui plait, ce qui est le plus agréable.

Seigneur, je ne veux faire que ce que tu veux, toi, et comme tu le veux ! Je ne tiens pas a
faire ma volonté, a suivre mes pauvres caprices, mais faire de ma vie une offrande a ta gloire.
Je voudrais pouvoir dire comme toi, dans ce qui est grand et ce qui est petit : mon aliment, ce
qui donne son sens a ma vie, c'est de faire la volonté de Dieu mon Pére bien-aimé.

II. Cette ardeur que I'on met a chercher en tout la gloire de Dieu, donne la force de faire face
aux difficultés et aux tribulations de cette vie: la maladie, les calomnies, les difficultés
financiéres, la solitude, le mépris...

Dans I'Evangile de la Messe, le Christ parle a cet égard de deux maisons, construites en
méme temps et d'apparence semblable. Ce qui les distingue apparait seulement au jour de
'épreuve, quand les pluies, les inondations et les vents violents les agressent : la premiére
résiste grace a ses robustes fondations tandis que l'autre s'écroule parce qu'elle avait été
construite sur le sable: sa ruine est radicale. Celui qui éleva le premier édifice, dit le
Seigneur, est un homme sage, prudent, le second est un homme insensé.

Ce n'est pas la beauté¢ des ornements, ni méme la qualité¢ de sa toiture, qui permit a la
premicre maison de résister mais ses fondations ; fondée sur le roc elle traversa les saisons,
servit de refuge a son propriétaire et fut un modéle de bonne construction. De méme celui qui
édifie sa vie sur le désir sincére d'accomplir la volonté de Dieu dans les petites choses de
chaque jour comme dans les affaires importantes, traverse les contrariétés, les hauts et les bas
de la vie sans s'effondrer. C'est le secret de ces malades, affaiblis dans leur corps mais dont la



46

volonté forte et le grand amour supportent avec joie la douleur, parce qu'ils voient dans leur
maladie la main paternelle de Dieu qui bénit toujours ceux qui l'aiment, bien que ce soit de
facon inattendue. Et celui qui sent la diffamation et la calomnie, celui qui connait des soucis
économiques et voit souffrir les siens ... celui qui perd un étre cher qui était dans la plénitude
de la vie... ou celui qui souffre la discrimination dans son travail a cause de ses croyances
religieuses... s'il suit le Christ en actes et en vérité, celui-la ne s'écroule pas parce qu'il a édifié
sa vie sur le plus complet abandon a la volonté de Dieu son Pére. Cet abandon ne signifie pas
qu'il néglige de se défendre justement quand c'est nécessaire, d'exiger les droits du travail qui
lui reviennent ou de mettre en ceuvre ce qu'il faut pour guérir sa maladie. Mais cela implique
de le faire avec sérénité, sans angoisse, sans amertume ni rancceur.

Seigneur je ne veux pas te lacher la main, car c'est toi mon refuge : “ Ne désire rien pour toi,
rien de bon ni rien de mauvais : recherche seulement ce que Dieu voudra pour toi ”. Pres du
Seigneur I'amer devient doux et le rugueux suave.

“ Jésus, je repose, confiant, entre tes bras; je cache ma téte dans ton sein trés aimant,
placant mon ceeur tout prés de ton Ceeur : je veux, en tout, ce que tu voudras. '' ” Seulement
ce que tu voudras, Seigneur ! Je ne désire rien de plus !

III. Pour se préparer aux moments difficiles qui pourraient survenir, il n'y a pas de meilleure
formation que d'accepter de bon gré les petites contrariétés de la vie ordinaire qui surgissent
dans le travail, la vie de famille, les loisirs... et d'accomplir avec fidélité¢ et abnégation son
propre devoir d'état jusque dans les plus petits détails. C'est ainsi que l'on consolide les
fondations et donc toute la construction. La fidélit¢ dans les petites choses, qui passent
inapercues aux yeux des autres, est la condition de la fidélité dans ce qui est grand'”, de la
force aux jours d'épreuve.

Si nous sommes fideles dans l'accomplissement de la volont¢é de Dieu dans les petites
choses de chaque jour (le travail quotidien, les conseils recus dans la direction spirituelle,
l'acceptation sportive et joyeuse des contrariétés ordinaires...) nous prendrons l'habitude de
voir la main de Dieu en toutes choses. La santé comme la maladie, la sécheresse de la priére
comme les consolations, la paix intérieure comme la tentation, le travail comme le repos...
deviendront chemin vers Dieu et nous empliront de paix. Nous résisterons facilement au
respect humain, parce que nous saurons voir 1'essentiel : faire ce que le Seigneur veut que
nous fassions ; cela donne une grande liberté pour agir toujours en présence de Dieu', pour
étre audacieux dans 1'apostolat et pour parler ouvertement de Dieu.

Il n'y a pas d'autre fidélité que celle que I'on met a faire les choses les plus petites, par amour
de Dieu, “ en voyant en elles non pas leur petitesse en elle-méme, ce qui est propre aux esprits
mesquins, mais une chose aussi importante que la volonté de Dieu, que nous devons respecter
avec grandeur, méme dans les petites choses * 7.

Une construction robuste et forte peut aussi servir de fondation pour d'autres édifices plus
faibles. De méme, une vie intérieure, profondément ancrée dans la priére sera la source
vivifiante ou beaucoup d'ames viendront puiser la force nécessaire pour surmonter les
difficultés et les tribulations de la vie.

Restons donc toujours tout prés de Jésus. “ Quand viendra 1'épreuve..., et aussi quand tu
connaitras le triomphe, redis avec moi : Seigneur, ne me lache pas, ne m'abandonne pas.
Aide-moi comme un petit enfant dépourvu d'expérience. Guide-moi toujours par la main ' ”
Avec toi, en accomplissant ce que tu me

demandes, j'arriverai jusqu'au bout de mon chemin, ou je te contemplerai face a face. Et je
retrouverai ta Mcre, Marie, qui est aussi ma M¢re, a laquelle j'ai recours en finissant ce
moment de priere. Que mon dialogue avec ton Fils ne soit pas une clameur vide. Ravive mon
désir d'accomplir la sainte volonté de ton Fils en toutes choses et toujours.

1. Mt 7, 21-27. — 2. SAINT ESCRIVA, Forge, n. 358. — 3. Cf. Ac 13,22. —4.1Jn 2, 17. — 5. Cf. Jn 4, 34. — 6. SAINTE



47

THERESE DE LISIEUX, Manuscrits autobiographiques. — 7. SAINT HILAIRE DE POITIERS, dans Catena Aurea, vol. 1, p. 449.
— 8. SAINTE THERESE D'AVILA, Fondations, 5, 5. — 9. SAINT J. ESCRIVA, o. c., n. 422. — 10. Cf. IDEM, Chemin, n. 772.
— 11. IDEM, Forge, n. 42 et n. 529. — 12. Cf. Lc 16, 20. — 13. Cf. V. LEHODEY,Le saint abandon. — 14. J. TISSOT, La vie
intérieure. — 15. SAINT J. ESCRIVA, Forge, n. 654.

9° DIMANCHE. ANNEE B

20. SANCTIFIER LES FETES

— Les fétes chrétiennes.

— Le jour du Seigneur.

— Les fétes sont un terrain favorable a l'apostolat.

I. La premiére lecture de la Messe' d'aujourd'hui rappelle que c'est Dieu lui-méme qui a
institué les fétes du Peuple élu et a encouragé sans réserves leur accomplissement : Observe le
sabbat comme un jour sacré, selon l'ordre du Seigneur ton Dieu. Pendant six jours tu
travailleras et tu feras tout ton ouvrage, mais le septieme jour est le jour du repos, sabbat en
I'honneur du Seigneur ton Dieu. Tu ne feras aucun ouvrage... En plus du sabbat, les Juifs
célébraient d'autres fétes majeures : la Paque, la Pentecote, la Féte des Tentes... par lesquelles
ils renouvelaient leurs offrandes & Yahv¢ et rendaient graces pour les bienfaits dont ils avaient
¢té comblés. Le sabbat, apres six jours de travail était le jour consacré a Dieu, maitre du
temps. Le peuple hébreux reconnaissait ainsi sa souveraineté sur toutes choses. L'observance
du sabbat deviendra I'un des signes distinctifs du peuple juif parmi les Gentils.

A 1'époque du Seigneur, le rigorisme de certains Juifs a donné lieu a des querelles entre les
pharisiens et Jésus, comme celui que raconte I'Evangile de la Messe’. Un samedi, comme ils
traversaient un champ de blé, ses disciples se mirent a arracher des épis. Les pharisiens lui
disaient : Regarde ce qu'’ils font le jour du sabbat ! Cela n'est pas permis... Mais le Christ leur
rappelle alors que I'obligation du repos sabbatique n'a pas une valeur absolue et que lui, le
Messie, est le Seigneur du sabbat.

Jésus-Christ respectait évidemment le sabbat et les fétes juives, méme s'il savait que sa
venue sur terre les rendait caduques par l'institution des fétes chrétiennes. Saint Luc témoigne
que la sainte Famille allait tous les ans a Jérusalem pour la PAque’. Jésus aussi célébre chaque
année cet anniversaire avec ses disciples. De plus, sa présence a Cana sanctifie la joie d'une
noce’, et sa prédication s'inspire fréquemment d'exemples de fétes domestiques : le roi qui
célebre les noces de son fils®, le banquet offert pour le retour du fils prodigue °... L'Evangile
lui-méme est centré sur la joie de la présence de /'époux, le Messie, qui se trouve déja parmi
ses amis .

Notre Seigneur aime ces fétes, qui sont I'occasion de changer d'occupation, de le fréquenter
avec plus d'intensité et de tranquillité, de consacrer plus de temps a sa famille, de donner au
corps et a l'ame le repos dont ils ont besoin. La sainte Messe est le centre de la vie
chrétienne® : sans elle rien n'a vraiment de sens ; la vie serait comme un corps sans ame : un
cadavre. C'est ainsi que le dimanche est vraiment le jour que le Seigneur a fait pour
l'allégresse et la joie’. Car la sainte Messe, premiére activité dominicale est source de la joie
véritable et de la paix qui ne cesse jamais.

II. La Résurrection du Seigneur a eu lieu le premier jour de la semaine, comme en
témoignent tous les évangélistes ; ce méme jour, le soir, il est apparu a ses disciples réunis au
Cénacle, et il leur a montré dans ses mains et son coté les signes palpables de la Passion'”.
Huit jours plus tard, c'est-a-dire le premier jour de la semaine suivante, Jésus leur apparut de
nouveau ". Il est possible que de cette maniére le Seigneur ait voulu donner une importance
particuliére a ce premier jour. C'est du moins ainsi que 'ont compris les premiers chrétiens
qui, dés le début, ont commencé a se réunir pour célébrer ce qui allait étre rapidement appelé



48

le jour du Seigneur, dominica dies”, d'ou l'on a tiré le nom de dimanche. Les Actes des
Apdtres ' et les Epitres de saint Paul” montrent la ferveur de nos premiers fréres dans la foi
qui se réunissaient le dimanche pour la fraction du pain et la priére '°. Ecoutons cette antique
exhortation a respecter cette tradition que nous vivons encore aujourd'hui : “ Ne faites pas
passer vos affaires temporelles avant la parole de Dieu, mais, abandonnant tout au jour du
Seigneur pour écouter la Parole de Dieu, courez avec diligence a vos églises, car c'est en cela
que se manifeste votre louange a Dieu. Sinon, quelle excuse auraient prés de Dieu ceux qui ne
se réunissent pas le jour du Seigneur pour écouter la Parole de Dieu et s'alimenter avec
l'aliment divin qui demeure éternellement ?'°

Il est juste que nous honorions d'autant plus le dimanche qu'il perd dans certains milieux sa
dimension religieuse. “ Le Seigneur a fait tous les jours, écrivait saint Jérome. Il y a des jours
qui peuvent étre des juifs, des hérétiques ou des paiens. Mais /e jour du Seigneur, le jour de la
Résurrection est le jour des chrétiens, notre jour. Il s'appelle jour du Seigneur parce qu'apres
étre ressuscité, le premier jour de la semaine juive, il monta auprés du Pére pour régner avec
lui. Si les paiens 1'appellent jour du Soleil, nous acceptons de bon gré cette expression. En ce
jour en effet ressuscita la Lumiére du monde, brilla le Soleil de justice. '’

D¢és le début du christianisme et d'une fagon ininterrompue le dimanche a été célébré d'une
maniére trés particuliére. “ L'Eglise, enseigne le Concile Vatican II, célébre le mystére pascal
en vertu d'une tradition apostolique qui remonte au jour méme de la Résurrection du Christ,
chaque huitiéme jour, qui est nommé a bon droit le jour du Seigneur, ou dimanche (...).

“ Aussi le jour dominical est-il le jour de féte primordial qu'il faut proposer et inculquer a la
piété des fidéles, de sorte qu'il devienne aussi jour de joie et de cessation du travail. '® ”

La meilleure maniére de bien vivre ce jour, et toute les fétes, c'est d'essayer d'imiter la foi et
la joie de ces hommes et de ces femmes qui, le premier dimanche de la vie de 1'Eglise, se
trouverent avec le Christ ressuscité. Imitons Pierre et Jean sur le chemin du sépulcre, Marie
Madeleine qui reconnait Jésus quand il 1'appelle par son nom, les disciples d'Emmaiis... car,
nous aussi, c'est le Seigneur que nous rencontrons. Pour célébrer la féte, nos premiers fréres
dans la foi nous ont enseigné que féter le dimanche et vivre avec piété la sainte Messe sont
inséparables. C'est pourquoi la sainte Eucharistie a constitué, des le début, le centre de ce jour.

Faisons-nous en sorte que la Messe de chaque dimanche soit le centre de la journée ?
Tachons-nous d'accomplir les normes habituelles de piété avec un calme particulier ?
Considérons-nous, particulierement ce jour-1a, le sens de la filiation divine ? Cherchons-nous
plus intensément la présence de Dieu ?

III. La nouvelle évangélisation du monde rend particulieérement urgent I'apostolat du sens de
la féte religieuse auprés des familles. L'enjeu est capital, car des chrétiens se refroidissent
dans leur vie spirituelle simplement parce qu'ils ne se posent pas correctement la question du
repos et des fins de semaine. “ C'est votre devoir de vous préoccuper de faire en sorte que le
dimanche devienne de nouveau le jour du Seigneur, et que la sainte Messe soit le centre de la
vie chrétienne... Le dimanche doit étre un jour pour reposer en Dieu, pour adorer, supplier,
rendre graces, invoquer du Seigneur le pardon des fautes commises dans la semaine
précédente, lui demander des graces de lumiere et de force spirituelle pour les jours de la
semaine qui vient'” ”, que nous commencerons alors avec davantage de joie et de désirs de
travailler a la perfection.

Ce précepte de 1'Eglise — sanctifier les dimanches et fétes d'obligation — est “ non
seulement comme un devoir primaire, mais aussi un droit, un besoin, un honneur, une chance
a laquelle un croyant vif et intelligent ne peut renoncer sans graves motifs> ”.

Il ne s'agit pas seulement de la consécration générique de son temps a Dieu. Cela fait dé¢ja
partie du premier des Commandements. La sanctification du dimanche suppose de réserver un
jour précis a la louange et au service du Seigneur, comme il I'a lui-méme demandé. Dieu peut



49

“ exiger de I'homme qu'il consacre au culte divin un jour de la semaine, pour qu'ainsi son
esprit, déchargé des occupations quotidiennes, puisse penser aux biens du Ciel et, dans
l'intimité cachée de sa conscience, examiner comment vont ses relations personnelles,
obligatoires et inviolables, avec Dieu®' ™.

Nous ne pouvons pas transformer le repos dominical en un temps de repos sans plus, en une
journée oisive, ce qui serait excusable peut-étre pour celui qui ne connait pas Dieu. “ Se
reposer c'est faire le plein : amasser des forces, faire provision d'idéaux, de projets... En peu
de mots : changer d'occupation, pour revenir ensuite, avec un nouvel entrain, aux occupations
habituelles.”” ” Il s'agit d"“ un repos consacré a Dieu™ ”, et malgré 'évolution des meeurs, un
chrétien ne peut oublier qu'aujourd'hui encore le repos dominical a une dimension morale et
religieuse.

Les fétes sont une merveilleuse occasion de consacrer plus de temps a la famille, aux amis,
aux personnes que le Seigneur nous a confiées. Profitons donc de cette plus grande aisance
pour consacrer du temps aux autres : pour les parents c'est une opportunité, qu'on a rarement
pendant la semaine, de parler avec les enfants, ou de faire une ceuvre de miséricorde, comme
rendre visite & un parent malade, a un voisin, & un ami qui se trouve seul...

Comme les autres jours, mais particuliérement les jours de féte, nous devons “ étre capables
d'avoir toute la journée prise par un horaire élastique ou ne manquent point, comme temps
importants — en plus des normes quotidiennes de piété —, le repos mérité, la réunion
familiale, la lecture, le temps consacré a un art, a la littérature ou a quelque autre distraction
noble. C'est remplir les heures d'un travail utile, faire les choses le mieux possible, veiller aux
petits détails d'ordre, de ponctualité, de bonne humeur. ** ”

Sainte Vierge Marie, fais-nous participer de la joie qui t'envahit le dimanche de la
Résurrection de ton Fils. Apprends-nous a lui consacrer généreusement les jours de féte qui
ponctuent nos vies.

1.Dt5,12-15. —2.Mc 2,23 —3,6. —3.Mc 2,41. — 4. Cf. Jn 2, 1-11. — 5. Mt 22, 1-14. — 6. Cf. Lc 15, 23. — 7. Cf. Mt 9,
15. — 8. Cf. CONCILE VATICAN 11, Decr. Christus Dominus, 30. — 9. PS 117,24, — 10. Cf. Jn 20, I. — 11. Cf. Jn 20, 26-27. —
12. Cf. Api, 10. — 13. Cf. Ac 20, 7. — 14. Cf. 1 Cor 16, 2. — 15. Cf. Ac 2, 42. — 16. Didascalia, II, 59,2-3. — 17. SAINT
JEROME, Homélie pour le jour de Piques. — 18. CONCILE VATICAN II, Const. Sacrosanctum Concilium, 106. — 19. PIE XII,
Discours, 13 mars 1943. — 20. PAUL VI, Audience générale, 22 aotut 1973. — 21. JEAN XXIII, Enc. Mater et Magistra, 15 mai
1961. 22. SAINT J. ESCRIVA, Sillon, n. 514. — 23. LEON XIII, Enc. Rerum novarum, 15 mai 1881. — 24. Entretiens avec
Mgr. Escriva deBalaguer, 111.

9° DIMANCHE. ANNEE C

21. L'AFFECTION ENVERS LES SAINTS

— Les saint sont des intercesseurs devant Dieu.

— Le dies natalis commémore l'entrée des saints dans la gloire de Dieu.
— La vénération et I'estime envers les religues ou les images.

I. L'Evangile de la Messe ! parle d'un centurion, qui est resté pour nous un modéle de foi,
d'humilité et de confiance dans le Seigneur. La liturgie de la Messe emprunte méme ses
paroles : Seigneur, je ne suis pas digne que tu entres sous mon toit... Jésus, admiratif devant
l'attitude de cet homme et, apres lui avoir accordé la faveur demandée — la guérison d'un de
ses serviteurs — se tourna vers la foule qui le suivait et dit : Je vous le dis, méme en Israél, je
n’ai pas trouve une telle foi !

La priére du centurion est exemplaire. Il envoie d'abord quelques notables juifs intercéder
pour lui. Et ceux-ci, arrivés pres de Jésus, le suppliaient : il mérite que tu lui accordes cette
guérison. Il aime notre nation : c'est lui qui nous a construit la synagogue. Puis, lorsque le
Seigneur se trouve pres de chez lui, il lui envoie de nouveau des amis : Seigneur, ne te
dérange pas davantage (...) mais dis un mot et mon serviteur sera guéri. Jésus avait déja



50

écouté avec plaisir les Juifs qui parlaient en faveur de ce gentil : il mérite que tu lui accordes
cela...

L'Ecriture rapporte d'innombrables exemples d'intercession efficace. Lorsque Yahvé avait
décidé de détruire les villes de Sodome et Gomorrhe, Abraham le pria ainsi : Peut-étre y a-t-il
cinquante justes dans la ville, et tu les feras périr ? Ne pardonneras-tu pas plutot a la contrée
en faveur des cinquante justes de la ville ?... Et Yahve dit : Si je trouve a Sodome cinquante
Justes dans la ville, je pardonne a toute la contrée a cause d'eux. Mais comme il n'y avait pas
cinquante justes, Abraham diminue le chiffre : Peut-étre que des cinquante justes il en
manquera cing ; pour cing hommes détruiras-tu toute la ville ? Et s'il n'y en avait que
quarante ? ... trente ? ... vingt? ... dix*? .... Le Seigneur écoute toujours la pri¢re d'Abraham
parce qu'il était bon’.

Les saints qui jouissent déja du bonheur éternel sont par excellence les amis de Dieu car ils
'ont aimé en toutes choses et 1'ont servi avec une fidélité héroique. Ils sont donc de puissants
alliés et de véritables intercesseurs. Ils sont attentifs a nos prieres et les présentent au
Seigneur, qui les écoute toujours, vaincu par 1'amour qu'ils Iui ont témoigné. Dieu les honore
et les glorifie a travers les miracles qu’ils font et 1 es graces qu’ils obtiennent pour les besoins
matériels et spirituels des hommes, “ car dans cette vie ils ont mérité devant Dieu que leurs
priéres soient écoutées aprés leur mort* 7.

La dévotion envers les saints fait partie de la foi catholique, depuis les débuts de 'Eglise. Le
Concile Vatican II rappelle qu™* il convient au plus haut point que nous aimions ces amis et
cohéritiers de Jésus-Christ, qui sont aussi nos fréres et d'éminents bienfaiteurs, et que pour
eux nous rendions a Dieu de dignes actions de graces, que nous leur adressions des
supplications et recourions a leurs prieres et a leur aide puissante pour obtenir de Dieu des
grices par son Fils Jésus-Christ, qui seul est notre Rédempteur et Sauveur.” ” Nous avons des
amis au Ciel ; ayons recours aujourd'hui, et tous les jours, a leur intercession. Ils nous
préteront de grands services pour réaliser nos occupations, pour vaincre dans l'effort, pour étre
plus généreux dans 'apostolat...

II. Les premiers chrétiens ont eu une affection toute particuliere envers la trés sainte Vierge
Marie, Mére de Dieu et notre Mcére, envers les anges gardiens, les apdtres et les martyrs. Déja
les actes du martyre de saint Polycarpe, qui fut disciple de I'apdtre saint Jean, affirment que
les chrétiens enterrérent pieusement ses restes mortels pour célébrer chaque année en ce lieu
l'anniversaire du jour de son martyre ; saint Cyprien, lui, recommande au clergé de Carthage
de prendre note du jour ou meurent les martyrs pour en célébrer l'anniversaire. Ces
commémorations avaient lieu pres de la tombe. Chaque église faisait mémoire de ses martyrs,
et la compilation de ces listes donnérent lieu aux premiers calendriers de saints. On se
disputait fréquemment le privilege d'étre enterré prés d'un martyr. Leurs sépulcres
constituaient une gloire locale, ils étaient un symbole de protection ou l'on obtenait de
nombreuses graces ; ils deviennent rapidement des centres de pelerinage. Ensuite, lorsque le
martyre devint moins fréquent, on traita avec la méme vénération “ ceux qui imiteérent plus
intensément la virginité et la pauvreté du Christ et, finalement, tous ceux a la pieuse dévotion
et imitation desquels les fid¢les se confiaient, a cause de leur éminent exercice des vertus et
des charismes divins®. Ils sont le trésor de 1'Eglise, le secours des chrétiens dans la lutte
quotidienne, dans le travail, dans l'effort pour s'améliorer et pour approcher les ames du
Christ.

Les saints intercédent pour nous dans le Ciel, ils nous obtiennent des graces et des faveurs,
car, dit saint JéroOme, si sur terre alors qu'ils “ avaient des motifs pour s'occuper d'eux-mémes,
ils priaient déja pour les autres, combien plus le feront-ils, aprés la couronne, la victoire et le
triomphe !*  Mais nous ne pouvons pas nous contenter de les invoquer comme intercesseurs
en notre faveur : 'Eglise insiste pour que nous leur donnions un culte en reconnaissance de



51

leur sainteté, en tant que membres préférés du Corps Mystique du Christ, possédant pour
toujours le bonheur éternel. En eux nous louons Dieu, car “ nous honorons les serviteurs, pour
que I'honneur de ceux-ci surabonde en faveur du Seigneur ” ; en effet, les rapports avec les
bienheureux “ ne diminuent en rien le culte d'adoration rendu a Dieu le Pére par le Christ dans
I'Esprit, mais au contraire I'enrichissent davantage’ ”.

En plus du culte extérieur, nous pouvons aussi leur parler dans l'intimité de notre cceur, avec
confiance, presque a l'oreille, comme a un ami qui nous aide toujours, et plus encore si nous
sommes en difficulté. Souvent nous pouvons avoir recours au saint ou au martyr que 1'Eglise
célebre ce jour-1a, et dont la festivité coincide fréquemment avec le jour de sa mort (dies
natalis), jour ou ils ont entendu ces paroles du Seigneur: Viens, béni de mon Pére...
regarde ce que j'ai préparé pour toi. C'est I'anniversaire du jour ou pour la premiére fois ils ont
contemplé la gloire ineffable de Dieu, qu'ils ne perdront plus jamais. La dévotion aux saints
que nous considérons plus proches de notre vie, pour une raison ou pour une autre, est de
grand profit spirituel. Nous faisons alors 1'expérience que “ la fraternité entre nous et les saints

nous unit au Christ, Source et Téte, qui dispense toute grace et la vie du Peuple méme de Dieu
11

III. Avoir en grande estime et vénérer les corps des saints et les objets qu'ils ont utilisés sur
terre est une riche manifestation de piété. Ce sont de précieux souvenirs que nous gardons
avec estime, comme nous le faisons avec les objets ayant appartenu aux personnes tres
proches et chéries. Les premiers chrétiens conservaient les reliques des martyrs comme des
trésors inestimables '2. “ Nous devons, en leur mémoire, vénérer dignement tout ce qu'ils
nous ont laissé, et surtout leurs corps, qui furent temples et instruments du Saint-Esprit, qui
habitait et agissait en eux, et qui seront configurés avec le Corps du Christ, apres leur
glorieuse résurrection. C'est pourquoi Dieu lui-méme honore ces reliques de fagon
convenable, en faisant des miracles par elles.”” ”

Nous honorons aussi leurs images, car en elles nous vénérons les saints qu'elles
représentent, et elles nous aident a les avoir présents a I'esprit, a les aimer et a les imiter. Le
Seigneur a parfois glorifi¢ ces images, comme les reliques, par le moyen de miracles. Il a
concédé parfois des faveurs et des graces a ceux qui les vénerent pieusement. Sainte Thérese
d'Avila raconte qu'elle était “ trés amie des images . “ Malheureux ceux qui par leur faute
perdent ce bien ! ”, disait-elle, pensant sans doute a ceux qui, influencés par des doctrines
d'origine protestante, attaquaient le culte des images.

Notre Mere sainte Marie tient évidemment une place particuliére parmi les saints. Elle est
Meédiatrice de toutes les graces, en elle ““ les anges trouvent la joie, les justes la grace et les
pécheurs le pardon pour toujours'® . Elle nous protége toujours, nous aide 4 tout moment.
Elle n'a jamais négligé de présenter a son Fils une seule de nos suppliques. Ses images sont un
rappel continuel pour étre fidéles dans notre tache quotidienne.

Pres de la Vierge Marie nous terminons notre pri¢re en invoquant le Seigneur avec les mots
de la liturgie : Dieu tout-puissant, toi qui as voulu nous donner une preuve supréme de ton
amour dans la glorification de tes saints ; concéde-nous maintenant que leur intercession
nous aide et leur exemple nous pousse a imiter fidélement ton Fils Jésus-Christ”.

1. Le 7,1-10. — 2. Cf. Oen 18,24-32. — 3. Cf. Jdt 8,22. —4. SAINT THOMAS, Summa Theologiae, Sup. q. 72, a. 3, ad 4. — 5.
CONCILE VATICAN 11, Const. Lumen gentium, 50. — 6. JEAN-PAUL II, Const. Apost. Divinus perfectionis magister, 25 janvier
1983. — 7. SAINT JEROME, Contra Vigilantium, 1, 6. — 8. IDEM, Lettre, 109. — 9. CONCILE VATICAN II, loc. cit.,, 51. — 10.
Cf. Mt 25, 34. — 11. CONCILE VATICAN II, foc. cit., 50. — 12. Martyre de saint Ignace, 6, 5. — 13. SAINT THOMAS, o. c., 11],
q. 25, a. 6. — 14. SAINT BERNARD, Sermon au jour de Pentecote, 2. — 15. LITURGIE DES HEURES, Commun des saints
hommes. Priere pour plusieurs saints.



52

9° SEMAINE. LUNDI

22. LA PIERRE ANGULAIRE

— Jésus-Christ est la pierre angulaire, la seule fondation inébranlable.

— La foi donne la lumiére pour connaitre la vraie réalité¢ de choses et des événements.
— L'échelle de valeurs chrétienne.

I. Dans la parabole des vignerons homicides ', Jésus résume I'histoire du salut. Il compare
Isra€l a une vigne choisie, cloturée, pourvue d'un pressoir et protégée par une tour de garde.
L'histoire d'Israél est I'histoire de 1'amour inlassable de Dieu qui renouvelle sans cesse les
soins nécessaires 4 sa vigne’. Les vignerons de la parabole sont les chefs du peuple d'Israél ;
le propriétaire est Dieu, et la vigne Israél, le Peuple de Dieu.

Le propriétaire envoie a plusieurs reprises ses serviteurs recevoir les fruits de la vigne, mais
ils ne recoivent que de mauvais traitements, tout comme les prophétes. Finalement il envoie
son Fils bien-aimé, s'attendant a plus de respect. La parabole distingue clairement entre Jésus,
le Fils, et les prophétes, qui n'étaient que les serviteurs; elle indique également la
transcendance et l'unicité de la filiation de Jésus-Christ, affirmant ainsi sa divinité. Mais les
vignerons le tuent et le jettent hors de la vigne, référence explicite a la crucifixion de Jésus
hon des murs de Jérusalem. Le Seigneur, qui fait ainsi allusion a sa propre vie, a di parler
avec émotion, voyant que ses interlocuteurs le rejetaient alors qu'il venait leur apporter le
salut. IIs ne veulent pas de Jésus : La pierre qu'ont rejetée les batisseurs est devenue la pierre
angulaire”.

Les dirigeants d'Israél comprirent clairement le sens messianique de cette parabole et que
c’etait pour eux qu’il l'avait dite. 1ls essayerent alors de 'arréter, mais la crainte du peuple les
arréta.

Devant le Sanhédrin, aprés l'accomplissement de la prédiction, saint Pierre rappelle les
paroles de Jésus : sachez-le bien, vous tous et tout le peuple d'Israél : c'est au nom de Jésus-
Christ de Nazareth que vous avez crucifié... C'est lui la pierre rejetée par vous, les batisseurs,
qui est devenue la pierre angulaire®. Jésus-Christ est la clef de voite de I'Eglise : si on la
retire, tout s'écroule.

La pierre angulaire soutient toute la construction, toute la vie : les affaires, les intéréts,
I'amour, le temps... ; dans la vie du chrétien, rien ne devrait rester en dehors des exigences de
la foi. Il n'est pas possible d'étre des disciples du Christ pendant quelques heures (lorsque nous
assistons a une cérémonie religieuse...), ou quelques jours... L'unité de vie du chrétien fait en
sorte que toutes les activités soient marquées par le fait d'étre disciple de Jésus : suivre le
Christ transforme le noyau le plus intime de la personnalité. L'amour des amoureux
n'imprégne-t-il pas profondément tous les événements de leurs journées, aussi insignifiants
soient-ils 7 Qu'ils se promenent dans la rue, travaillent, seuls ou avec d'autres..., oublient-ils
leur amour quand l'autre n'est pas 1a ? De méme lorsque l'on aime le Christ, d'autant qu'étre
chrétien est la caractéristique la plus importante de 1'existence.

Jésus-Christ n'est-il pas le centre de notre étre et de notre vie ? ““ Imaginons un architecte,
écrit Cassien, qui désirerait construire la volite d'une abside. Il doit tracer toute la
circonférence en partant d'un point clef : le centre. En se guidant par cette norme infaillible, il
doit calculer ensuite la circonférence exacte et le dessin de la structure (...). C'est ainsi qu'un
seul point devient la clef fondamentale d'une construction imposante.” ” Le Seigneur est le
centre de référence de nos pensées, de nos paroles et de nos actions, puisque c'est avec lui que
nous voulons construire notre existence.

I. La référence au Christ détermine la nature méme de la pensée et de la vie de ses
disciples. C'est pourquoi il serait incohérent de laisser de coté sa condition de chrétien au
moment de j uger une ceuvre d’art ou un programme politique, une affaire, le programme des



53

vacances... Tout en respectant 1'autonomie et les lois propres a chaque matiére ainsi que la trés
large liberté¢ dans tout ce qui est discutable — tout ce qui ne releve pas de la foi ou de la
morale catholiques — le disciple de Jésus ne s'arréte pas a considérer un seul aspect des
choses —¢économique, artistique, cinématographique... — oubliant que la référence ultime de
toute créature est Dieu lui-méme. Une ceuvre, méme extraordinaire du point de vue technique
ou artistique, mais qui se ferait I'écho d'une idéologie opposée a Dieu, a son Eglise, ou a la
personne humaine, serait en définitive d'autant plus perverse que le génie humain aurait servi
a une fin déplacée.

Avant de réaliser une affaire ou d'accepter un travail, un chrétien ne regarde pas seulement
la rentabilité, mais aussi l'aspect moralement licite, le préjudice éventuel a d'autres, le
caractére de service a la société... En effet, la rentabilité ne peut rendre moralement licite ce
qui ne l'est pas et un chrétien ne peut renverser 'échelle des valeurs ; une opération immorale
mais financiérement fructueuse est toujours une mauvaise affaire.

De nobles parures peuvent recouvrir l'erreur, que ce soit sous le couvert de l'art, de la
science, de la liberté... Mais la force de la foi est plus grande : elle est la puissante lumiére qui
dévoile, le cas échéant, le mal qui se cache sous 'apparence de beauté d'une ceuvre artistique...

Seigneur, aide-moi a vivre avec cohérence ma vocation chrétienne ; que ma foi ne se réduise
pas a une liste d'interdits — “ je ne peux pas faire ”, “ je ne peux pas aller ... — mais une
lumiére qui éclaire la vraie réalité des choses et des événements. Rends-moi humble pour que
je chasse le démon qui se sert de l'ignorance, de l'orgueil et de la concupiscence pour masquer
la réalité renfermée dans telle ceuvre ou telle doctrine... Tu es le creuset ou s'éprouve 'or qu'il
y a dans les choses humaines : tout ce qui ne résiste pas a la clarté de tes enseignements n'est
qu'un mensonge et une tromperie, méme sous l'apparence de la bonté ou de la perfection.

L’unité de vie, se savoir en toute occasion fidele disciple du Seigneur, est le moyen de
recueillir toutes les bonnes choses qu'ont faites ou pensées les hommes qui se sont guidés par
un jugement humain droit, et de les offrir au Christ. Sans la lumicre de la foi on en reste
souvent aux apparences trompeuses d'un certain reflet de bonté ou de beauté. Une volonté
droite, qui veut se conformer a la volonté de Dieu est la meilleure garantie du jugement bien
formé. C'est pourquoi des personnes simples, peu instruites et qui ont peu de lumicres
naturelles, mais une intense vie chrétienne, ont un jugement droit, une appréciation judicieuse
des événements; tandis que d'autres, plus cultivées peut-étre ou méme brillantes
intellectuellement, font parfois preuve d'une lamentable absence de critére et se trompent
méme dans ce qui est élémentaire. L'unité de vie amene peu a peu a juger avec certitude, a
découvrir la vraie valeur des choses et a les sanctifier. Demandons-nous, aujourd'hui : est-ce
que je vis avec cohérence ma foi, ma vocation, dans toutes les situations ? Lorsque je prends
des décisions, importantes ou de la vie quotidienne, est-ce que je tiens compte avant tout de ce
que Dieu attend de moi ? Esprit-Saint, aide-moi a voir les domaines dans lesquels je devrais
étre plus fidéle, plus cohérent.

III. Le chrétien qui a fondé sa vie sur cette pierre angulaire qu'est le Christ a sa propre
personnalité, sa maniére de voir le monde et les événements, et une échelle de valeurs
différente de celui qui ne connait ni Dieu ni sa doctrine, et qui a une conception purement
humaine des choses. Une foi faible et tiede, de peu d'influence dans la vie, “ peut provoquer
en certains cette espece de complexe d'infériorité, qui se manifeste dans un immodéré désir
d'humaniser le Christianisme, de populariser 'Eglise, en l'ajustant aux jugements de valeur en
vigueur dans le monde® .

C'est pourquoi le chrétien plongé dans les taches séculieres a besoin d'étre lui aussi plongé
en Dieu, grace a la pricre, aux sacrements et a l'effort de sanctification de ses occupations. Il
s'agit d'étre de fideles disciples de Jésus au milieu du monde, dans la vie courante de tous les
jours. C'est ainsi que nous pourrons suivre le conseil que saint Paul donnait aux premiers



54

chrétiens de Rome, lorsqu'il les mettait en garde contre le risque du conformisme et de
s'accommoder des coutumes paiennes : Ne vous modelez pas sur ce monde-ci’. Parfois cet
inconformisme méne a naviguer a contre-courant. Mais le chrétien ne peut pas oublier qu'il
est le levain® qui doit fermenter la masse a l'intérieur. Seigneur tu es la lumiére qui illumine et
révele la vérité de toutes les réalités créées, tu es le phare qui nous guide sur les mers de la
vie. “ L'Eglise (...) croit que la clé, le centre et la fin de toute histoire humaine se trouvent en
son Seigneur et Maitre.”

Jésus de Nazareth continue d'étre la pierre angulaire. Un édifice construit le dos tourné au
Christ ne peut que tomber en ruines. Examinons, a la fin de notre priére, si la foi que nous
professons impreégne de plus en plus notre existence, notre regard sur le monde et sur les
hommes, notre facon de nous comporter, notre désir que tous les hommes connaissent le
Christ, le suivent et 1'aiment.

1. Mc 12,1-12. — 2. Is 5, 1-7. — 3. Ps 118,22. — 4. Ac 4,10-11. — 5. CASSIEN, Collationes, 24. — 6. J. ORLANDIS,
Qu'est-ce qu'étre catholique. — 7. Rom 12, 2. — 8. Cf. Mt 13, 33. — 9. CONCILE VATICAN II, Const. Gaudium et spes,
10.

9° SEMAINE. MARDI

23. DONNER A CESAR CE QUI EST A CESAR
— Le role du chrétien dans la vie publique.

— L'unité de vie.

— L'union avec Dieu, source d'efficacité.

I. L'Evangile de la Messe ' décrit des pharisiens s'approchant de Jésus pour lui tendre un
picge : ils cherchent a lui faire dire quelque chose dont ils pourront ensuite l'accuser. C'est
ainsi qu'ils lui demandent malicieusement s'il est licite de payer le tribut a César. Il s'agissait
de I'impo6t que tous les Juifs devaient payer a Rome, et qui leur rappelait leur dépendance vis-
a-vis d'un pouvoir étranger. Il n'était pas trés lourd mais il posait un probléme politique et
moral qui divisait les Juifs eux-mémes. Et ils demandent maintenant a Jésus de prendre parti
pour ou contre cet impdt romain. Maitre, lui disent-ils, est-il permis ou non de payer le tribut
a Cesar ? Si le Seigneur dit oui, ils pourront I'accuser de collaborer avec le pouvoir romain,
en qui les Juifs voient un envahisseur et qu'ils haissaient; s'il répond non, ils pourront
l'accuser de rébellion devant Pilate, représentant de 1'autorité romaine.

Autrement dit, ils veulent l'entendre se prononcer sur la question de la 1égalité de la situation
politico-sociale du peuple juif de 1'époque: collaborer avec le pouvoir occupant ou
encourager la rébellion latente au sein du peuple. Plus tard, par un mensonge délibéré, ils
l'accuseront, invoquant cette raison : Nous avons trouvé cet homme qui pervertissait notre
nation : il empéchait de payer le tribut a César’.

Mais Jésus, qui voit les cceurs, connait la malice de leur question : Faites-moi voir une piece
d'argent. Cette effigie et cette légende, de qui sont-elles ? Ils répondirent : De César. Et Jésus
les laissa déconcertés par la simplicité et la profondeur de sa réponse : Rendez a César ce qui
est a César et a Dieu ce qui est a Dieu. Jésus n'élude pas la question, mais la pose
correctement. L'Etat ne doit pas s'élever au plan de ce qui est divin, et de son coté I'Eglise n'a
pas a intervenir dans des questions temporelles toutes relatives. Jésus s'oppose donc
¢galement a l'erreur si répandue parmi les pharisiens d'un messianisme politique, et a I'erreur
de l'ingérence de I'Etat romain, de tout Etat, dans les affaires religieuses. Le Seigneur établit
clairement deux sphéres de compétence. “ Sur le terrain qui leur est propre, la communauté
politique et I'Eglise sont indépendantes l'une de l'autre et autonomes. Mais toutes deux,
quoiqu'a 3des titres divers, sont au service de la vocation personnelle et sociale des mémes
hommes.” ”



55

L'Eglise en tant que telle, n'a pas la mission de donner des solutions concrétes aux affaires
temporelles, car son royaume n'est pas de ce monde”, et le Christ a toujours refusé déjuger des
questions terrestres’. Voila pourquoi les chrétiens ne doivent pas se laisser piéger par ce que
Jésus-Christ a évité avec soin : unir le message évangélique, qui est universel, a un systéme, a
César. Il serait contraire a I'esprit du Christ que des différences temporelles — d'appartenance
a tel systéme, a tel parti, de fidélité a telle personne... — deviennent des obstacles a l'apostolat
dont le but est la vie éternelle. La mission de I'Eglise, qui continue dans le temps I'ceuvre
rédemptrice de Jésus-Christ, consiste a mener les hommes a leur destin surnaturel et éternel ;
sa préoccupation juste et convenable pour les problémes de la société dérive de sa mission
spirituelle et se maintient dans les limites de cette mission. C'est aux fidéles laics, plongés
dans les entrailles de la société, d'user de la plénitude de leurs droits et de leurs devoirs, pour
résoudre les problémes temporels, de travailler pour que le monde soit toujours plus humain et
plus chrétien, en étant des citoyens responsables et exemplaires. Bien plus, la foi augmentant
la responsabilité, la maniére d'agir des fideles laics dans leur service a le société ne peut pas se
limiter a I'accomplissement minimum de leurs obligations, de ce qui leur est explicitement
prescrit. La différence entre ce qui est 1égal et ce qui est moral oblige parfois a adopter des
comportements plus exigeants ou a agir en dehors du cadre strictement juridique : salaires
excessivement faibles, situations injustes non prévues par la loi, attention du médecin aux
malades qui en ont besoin en dehors d’un horaire strictement exigé par les dispositions
légales.... Est-ce que I'on nous connait dans notre travail, quel qu'il soit, comme des personnes
qui se surpassent, par amour de Dieu et des hommes et qui font plus que ce qu'exige la
réglementation ou la stricte justice (horaire, intérét pour les personnes et pour leurs
problémes...) ?

I. Donnez a César ce qui est a César... Le Seigneur distingue deux sphéres d'autorité, la
société et Dieu, mais ne préche absolument pas la recherche d'une double vie, d'une double
existence. L'homme est un. Il a un seul cceur, une seule ame, des vertus et des défauts qui
déterminent son existence, sa vie publique autant que sa vie privée. Un chrétien cohérent reste
fidéle a la doctrine de Jésus-Christ, quoi qu'il fasse et ou qu'il soit, pour rendre sa conduite
toujours plus humaine et noble. L'Eglise proclame la juste autonomie des réalités temporelles,
dans le sens que “ les choses créées et les sociétés elles-mémes ont leurs lois et leurs valeurs
propres (...). Mais si, par autonomie du temporel, on veut dire que les choses créées ne
dépendent pas de Dieu, et que I'homme peut en disposer sans référence au Créateur, la
fausseté de tels propos ne peut échapper a quiconque reconnait Dieu. En effet, la créature sans
Créateur s'évanouit® ” ; et la société elle-méme devient inhumaine voire difficilement
habitable, comme on peut le constater.

Le chrétien choisit ses options politiques, sociales, professionnelles, en fonction de ses
convictions les plus intimes. I apporte ainsi a la société dans laquelle il vit une vision droite
de I'hnomme et de la société, parce que seule la doctrine chrétienne donne la vérité complete de
I'homme, sur sa dignité et sur le destin éternel pour lequel il fut créé. Cependant, nombreux
s'accommoderaient bien que les chrétiens aient comme une double vie: une dans leur
conduite temporelle et publique, et I'autre dans leur vie de foi... Ils affirment méme, de fagcon
sectaire et discriminatoire, l'incompatibilit¢ entre les devoirs civils et les obligations
religieuses. L'exemple de la vie de nombreux chrétiens qui s'efforcent de suivre fidélement le
Christ prouve le contraire, qu'** il n'est pas vrai qu'il y ait opposition entre le fait d'étre un bon
catholique et celui de servir fidélement la société civile. Tout comme il n'y a pas de raison
pour que I’Eglise et I’Etat entrent en conflit dans l'exercice légitime de leur autorité
respective, en vue de la mission que Dieu leur a confiée.

“ IIs mentent (c'est bien cela : ils mentent !) ceux qui affirment le contraire. Ce sont les
mémes qui, au nom d'une fausse liberté, voudraient «gentiment» que les catholiques



56

retournent aux catacombes ' ”, au silence.

Notre témoignage, au milieu du monde, consiste a vivre une profonde unité de vie. L'amour
de Dieu doit nous pousser a accomplir fidélement nos obligations civiques (payer les impots
justes, voter selon sa conscience,en cherchant le bien commun...). Le désintérét pour les
affaires publiques — par laisser-aller, paresse ou fausses excuses... — l'abstention sans raison
un jour de vote, constituent une faute contre la justice, dans la mesure ou cela suppose
I'abandon de droits qui par leurs conséquences sont des devoirs vis-a-vis des autres. Cette
négligence peut étre grave si par son absentéisme on contribue au triomphe d'une candidature
dont l'idéologie va contre les principes chrétiens et la dignité humaine, que ce soit dans le
corps professionnel, dans une association de parents d'¢leéves, ou dans la vie politique
nationale.

“ Vivez, exhortait Jean-Paul II, et communiquez dans les réalités temporelles la séve de la
foi du Christ, conscients de ce que cette foi ne détruit rien qui soit authentiquement humain,
mais qu'elle le renforce, le purifie, I'éléve.

“ Démontrez cet esprit dans l'attention prétée aux problémes cruciaux. Dans le domaine de
la famille, en vivant et défendant l'indissolubilité et les autres valeurs du mariage, en
promouvant le respect de toute vie dés le moment de la conception. Dans le monde de la
culture, de I’éducation et de I’enseignement, en choisissant pour vos enfants un enseignement
dans lequel soit présent le pain de la foi chrétienne.

“ Soyez aussi forts et généreux au moment de contribuer a ce que disparaissent les injustices
et les discriminations sociales et économiques ; au moment de participer a une tiche positive
d'augmentation et de juste distribution des biens. Efforcez-vous a ce que les lois et coutumes
ne tournent pas le dos au sens transcendant de I'homme ni aux aspects moraux de la vie.® ”

III.... et a Dieu ce qui est a Dieu. Le Seigneur insiste aussi sur cet autre aspect de la
question, bien que les pharisiens ne lui aient rien demandé. “ César cherche son image,
donnez-la lui. Dieu cherche la sienne : rendez-la lui. Que César ne perde pas sa monnaie a
cause de vous ; que Dieu ne perde pas la sienne en vous’ ”, commente saint Augustin. Et c'est
toute notre vie qui est & Dieu, nos activités, nos préoccupations, nos joies... Tout ce qui est a
nous est a lui. Et d'une maniére particuliére ces moments que nous lui consacrons
exclusivement, comme ce moment de priere. Le désir d'étre vraiment chrétiens nous pousse a
étre de bons citoyens, car la foi stimule constamment la lutte pour devenir de bons étudiants,
des meres de famille joyeuses et dévouées, des chefs d'entreprise justes, des ouvriers
consciencieux... L'exemple du Christ doit amener en effet & mieux travailler, a étre cordiaux,
joyeux, optimistes, généreux, a nous surpasser dans nos obligations, loyaux dans le travail, la
famille, les associations auxquelles nous participons... Un amour de Dieu authentique est une
garantie de I'amour envers les hommes, et se manifeste par des faits, car la foi sans les ceuvres
serait morte.

“ Un édit de César Auguste a été promulgué qui ordonne a tous les habitants d'Israél de se
faire recenser. Marie et Joseph font route vers Bethléem. — N'y as-tu pas pensé ? Le Seigneur
s'est servi de 1'obéissance fidéle a une loi pour que sa prophétie s'accomplisse.

“ Aime et respecte les normes d'une vie sociale honnéte. Sois assuré que ta soumission
loyale a ton devoir sera également un moyen pour que d'autres découvrent 1'honnéteté
chrétienne, fruit de 'amour divin, et pour qu'ils rencontrent Dieu. '* ”

1.Mc 12, 13-17. — 2. Lc¢ 23, 2. — 3. CONCILE VATICAN II, Const. Gaudium et spes, 76. — 4. In 19, 36. — 5. Cf. Lc 12, 13 et
s. — 6. CONCILE VATICAN 11, o. c., 36. — 7. SAINT J. ESCRIVA, Sillon, n. 301. — 8. JEAN-PAUL II, Homélie, 1 novembre
1982. — 9. SAINT AUGUSTIN, Commentaire au Psaume 57, 11.— 10. SAINT J. ESCRIVA, o. c., n. 322.

9° SEMAINE. MERCREDI
24. LA RESURRECTION DES CORPS



57

— Une vérité de foi enseignée explicitement par Jésus.
— Les corps glorieux.
— L'unité entre le corps et I'ame.

I. Les sadducéens, qui ne croyaient pas en la résurrection, s'approchent de Jésus pour
essayer de le mettre dans l'embarras. Selon la loi ancienne de Moise ', si un homme mourait
sans laisser d'enfants, son frére devait épouser la veuve pour donner une descendance a son
frére, et imposer le nom du défunt a I'ainé de leurs enfants. Les sadducéens, pour ridiculiser la
foi en la résurrection des morts, inventent un probléme pittoresque” : si une femme se marie
sept fois parce qu'elle devient veuve successivement de sept fréres, duquel sera-t-elle 1'épouse
dans les cieux ? Jésus leur répond en mettant en évidence la frivolité de l'objection. Il
réaffirme l'existence, la réalit¢ de la résurrection, citant divers passages de 1'Ancien
Testament, et réduit a néant 1'argument des sadducéens en révélant les propriétés des corps
ressuscites.

Le Seigneur leur reproche de méconnaitre les Ecritures et le pouvoir de Dieu. Isaie avait
déja fermement affirmé que les foules de ceux qui dorment dans la poussiere de la terre se
réveilleront : les uns pour la vie éternelle, les autres pour leur honte et confusion’ ; et la mére
des Macchabées réconfortait ses enfants au moment de leur martyre en leur rappelant que /e
Créateur du monde (...) vous rendra dans sa miséricorde et l'esprit et la vie, parce que
maintenant vous vous méprisez vous-mémes a cause de ses lois*. Et cette méme vérité sera la
consolation de Job dans ses mauvais jours : Je sais que mon Rédempteur est vivant, et qu'au
dernier jour je me reléverai de la terre (...) ; et dans ma chair je verrai mon Dieu’.

Faisons grandir dans nos ames la vertu de l'espérance, le désir de voir Dieu. “ Ceux qui
s'aiment tachent de se voir. Les amoureux n'ont d'yeux que pour leur amour. N'est-ce pas
logique ? Ce sont les impératifs du cceur humain. Je mentirais si je niais combien j'ai envie de
contempler le visage de Jésus-Christ ! Vultum tuum, Domine, requiram, je chercherai ton
visage, Seigneur.® ” Ce désir sera rassasi¢ pour les dmes fidéles, parce que Dieu, dans sa
bonté, a voulu que ses créatures ressuscitent dans leur chair, vérit¢ qui constitue un des
articles fondamentaux du Credo’, car s'il n'y a pas de résurrection des morts, le Christ non
plus n’est pas ressuscité. Mais si le Christ n’est pas ressuscité, il s'ensuit que notre
prédication est vaine, vaine aussi votre foi *.

“ L'Eglise croit en la résurrection des morts (...) et comprend que la résurrection se référe a
I'homme tout entier’ ”, et par conséquent a son corps comme a son ame.

Le Magistere rappelle inlassablement qu'il s'agit d'une résurrection de notre propre corps,
celui que nous avons pendant notre vie sur terre, dans cette chair ““ dans laquelle nous vivons,
nous subsistons et nous nous mouvons' "~ ”. “ Les deux formules résurrection des morts et
résurrection de la chair, sont des expressions complémentaires de la méme tradition primitive
de I'Eglise ”, et I'on doit continuer d'utiliser ces deux maniéres de s'exprimer' .

La liturgie recueille fréquemment cette vérité consolante : En [ui (le Christ) brille
l'espérance de notre heureuse résurrection, proclame une des préfaces de la Messe des
deéfunts ; et ainsi, bien que la certitude de mourir nous attriste, la promesse de la future
immortalité nous console. Parce que la vie de ceux qui croient en toi, Seigneur, ne se termine
pas, elle se transforme ; et, quand disparait notre demeure terrestre, nous acquérons une
demeure éternelle dans le Ciel””. Dieu nous attend pour toujours dans sa gloire. Quelle
tristesse de tout réduire a ce monde ! Quelle joie de savoir qu'avec l'aide de la grace nous
vivrons, corps et ame, éternellement avec Jésus-Christ, avec les anges et les saints, en louant
la treés sainte Trinité ! La mort d'une personne aimée, le soutien d'un ami accablé par un deuil,
est toujours une occasion de témoigner avec assurance ces vérités qui nous inondent
d'espérance et de consolation : la vie ne s'achéve pas ici-bas sur terre, mais se prolonge
éternellement aupres de Dieu.



58

II. L'ame, aprés la mort, attend la résurrection de son propre corps, avec lequel elle sera dans
le Ciel, prés de Dieu, ou en enfer, loin de lui, pour toute 1'éternité. Nos corps, au Ciel, auront
des caractéristiques différentes, mais ils seront toujours des corps et occuperont un lieu,
comme maintenant le Corps glorieux du Christ et celui de la Vierge. Nous ne savons pas ou se
trouve ce lieu, ni comment il se forme : la terre se sera transfigurée'. La récompense de Dieu
comblera le corps glorieux en le rendant immortel, car la caducité est signe de péché, dont la
création sera enfin libérée'*. Ce qui menace et empéche la vie disparaitra’. Les ressuscites
pour la Gloire, comme le dit saint Jean dans 1'Apocalypse, n'auront plus faim, n'auront plus
soif: le soleil ne les accablera plus, ni aucune chaleur briilante'®. Ces souffrances qu'énumére
l'apotre furent celles que le Peuple d'Israél a subies pendant sa traversée du désert : brilants
rayons de soleil tombant comme des dards, vent desséchant et épuisant . Elles sont aussi le
symbole des douleurs du nouveau Peuple de Dieu, I'Eglise, tant que dure son pélerinage
jusqu'a la Patrie définitive.

La foi et I'espérance en la glorification de notre corps nous rappellent que I'homme “ ne doit
pas dédaigner la vie corporelle, mais, au contraire il doit estimer et respecter son corps qui a
été créé par Dieu et qui doit ressusciter au dernier jour'™ ”. Cependant combien le culte du
corps dont les hommes d'aujourd'hui sont témoins est-il ¢éloigné de sa véritable dignité ! Le
corps doit certainement étre soigné, et on doit éviter la maladie, la souffrance, la faim... mais
on ne peut oublier qu'il doit ressusciter au dernier jour, soit pour le Ciel, soit pour l'enfer.
L'amour de Dieu, l'acceptation amoureuse de sa volonté sur notre vie, sont plus importants
que la santé. N'est-il pas raisonnable, au lieu de se préoccuper démesurément de son bien, de
profiter surnaturellement des éventuelles indispositions, tout en essayant sereinement de les
éviter, en gardant la joie et la paix que perd celui qui met son coeur dans un bien relatif et
transitoire, qui ne sera définitif et plein que dans la gloire ?

N'oublions jamais le but vers lequel nous nous dirigeons et la vraie valeur des choses qui
nous préoccupent : notre but est le Ciel ; Dieu nous a créés pour étre avec le Christ, corps et
ame. C'est pourquoi, ici sur terre “ la derniére parole ne pourra étre qu'un sourire... un chant
joyeux*”, car dans l'au-dela le Seigneur nous attend la main tendue et le geste accueillant.

III. Bien que la différence entre le corps terrestre et le corps transfiguré soit réelle, il y a
entre eux une relation trés étroite. C'est un dogme de foi que le corps ressuscité est
spécifiquement et numériquement identique au corps terrestre®’.

La doctrine chrétienne, s'appuyant sur la nature de 1'ame et sur divers passages de la sainte
Ecriture, montre la convenance de la résurrection du corps et sa nouvelle union avec I'ame. En
premier lieu, parce que I'ame n'est qu'une partie de I'homme, et que tant qu'elle sera séparée
du corps elle ne pourra pas jouir d'un bonheur aussi complet et achevé que peut en jouir la
personne entiére. Aussi, étant donné que l'dme a été créée pour €tre unie a un corps, une
séparation définitive violenterait sa maniére d'étre. Mais, par-dessus tout autre argument, il est
plus conforme a la sagesse, a la justice et a la miséricorde divines que les ames s'unissent de
nouveau aux corps, parce que les deux, 'homme complet — qui n'est pas seulement ame, ni
seulement corps —, participent de la récompense ou du chatiment mérité pendant son passage
dans la vie sur terre. Mais le fait que 1'ame immédiatement apreés la mort regoit la récompense
ou le chatiment, sans attendre le moment de la résurrection du corps, est une vérité¢ de foi
catholique.

A la lumiére de I'enseignement de 1'Eglise nous voyons plus clairement que le corps n'est
pas un simple instrument de 1'ame, bien qu'il recoive d'elle la capacité d'agir et contribue avec
elle a l'existence et au développement de la personne. Par son corps, 'homme se trouve en
contact avec la réalité terrestre, qu'il doit dominer, travailler et sanctifier, parce qu'ainsi l'a
voulu Dieu?'. Par lui, I'homme peut entrer en communication avec les autres et collaborer



59

avec eux pour édifier et développer la communauté sociale. C'est aussi par lui que 'homme
recoit la grice des sacrements : Ne savez-vous pas que vos corps sont membres du Christ ?**

Nous sommes des hommes et des femmes de chair et d'os, et la grace exerce son influence
méme sur le corps, en le divinisant d'une certaine maniére, lui donnant un avant-gofit de la vie
glorieuse. Considérer fréquemment que le corps de la personne en état de grace est temple de
la trés sainte Trinité et destiné a étre glorifié¢ par Dieu est d'un grand secours pour vivre avec
la dignité et la tenue d'un disciple du Christ. Saint Joseph, apprends-nous la délicatesse et le
respect qui font la saveur de la vie chrétienne a vivre avec un respect délicat envers les autres
et envers nous-mémes. Que notre corps et notre ame, destinés a participer pour toujours de la
gloire divine, deviennent tous les deux une agréable offrande a la louange de Dieu.

I. Dt 24, 5 et s. — 2. Mc 12, 18-27. — 3. Is 26, 19. — 4. 2 Mac 7, 23. — 5. Job 19, 25-26. — 6. SAINT J. ESCRIVA, dans
Bulletin d'information, n° 1, du procés de béatification, p. 5. — 7. Cf. Symbole Quicumque, Dz 40 ; BENOIT XII, Const. Benedictus
Deus, 29 janvier 1336. — 8. 1 Cor 15, 13-14. — 9. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Lettre sur quelques
questions relatives a l'eschatologie, 17 mai 1979. — 10. XI CONCILE DE TOLEDE, en 675, (Dz 287 540) ; c¢f. CONCILE IV DE
LATRAN, cap. I, Sur la foi catholique, Dz 429 (801); etc. — 11. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI,
Déclaration au sujet de la traduction de ['article «carnis resurrectionemy du Symbole apostolique, 14 décembre 1983. — 12.
MISSEL ROMAIN, Préface I des Défunts. — 13. Cf. M. SCHMAUS, Théologie Dogmatique, vol. VII, Les fins dernieres. — 14.
Rom 8, 20. — 15. Cf. M. SCHMAUS, o. c., vol. VII. — 16. Ap 7,16. — 17. Cf. Ecli 43,4 ; Ps 121,6 ; Ps 91,5-6. — 18. CONCILE
VATICAN 1I, Const. Gaudium et spes, 14. 19. L. R. MOLINS, Vents que jamais personne n'a rompus. — 20. Cf. Dz 287, 427,
429, 464, 531. —21. Gen 1, 28. — 22. 1 Cor 6, 15.

9° SEMAINE. JEUDI

25. LE PREMIER COMMANDEMENT

— Adorer le Dieu unique. L'idolatrie moderne.

— L'amour de Dieu et ses manifestations.

— Le premier commandement embrasse la vie tout entiére.

I. L'Evangile de la Messe rapporte la demande d'un scribe qui, plein de bonne volonté,
s'interroge sur le plus important des préceptes de la Loi'. Jésus ratifie ce qu’avait déja
proclamé clairement la Loi ancienne : Ecoute Israél, le Seigneur notre Dieu est |'unique
Seigneur. Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton ceceur, de toute ton ame, de tout ton
esprit et de toute ta for ce. Voici le second : Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. Le
scribe fait sienne immédiatement la réponse de Jésus, et répete lentement ses paroles. Le
Seigneur l'invite alors affectueusement a la conversion définitive: Tu n'es pas loin du
royaume de Dieu.

Ce commandement qui résume la Loi et les Prophétes, commence par affirmer 1'existence
d'un Dieu unique, comme le proclame aujourd'hui le Credo : Je crois en un seul Dieu. C'est
une vérité accessible a la seule raison naturelle et le peuple élu savait bien que tous les dieux
paiens ¢étaient faux ; cependant, les idoles furent pour lui une tentation constante et une cause
fréquente de son éloignement du vrai Dieu, celui qui le fit sortir de la terre d'Egypte. C'est
pourquoi les Prophétes ont inlassablement mis en garde le peuple hébreux contre la menace
des nations paiennes qui I'éblouissaient et l'attiraient par leur pouvoir et leur culture, trés
supérieurs aux leurs. Il s'agissait de peuples plus riches, matériellement avancés, mais qui
¢taient esclaves de 1'idolatrie, de la superstition, et finalement de l'ignorance et de 1'erreur. Le
peuple €lu ne sut pas apprécier la richesse incomparable, mais moins visible, de la Révélation,
le trésor de la foi. Ils abandonnérent 1'unique source des eaux vives pour aller aux citernes
cassées et 1ézardées qui ne retenaient pas l'eau’.

Les civilisations paiennes, les plus civilisées de 1'Antiquité, se sont inventé de multiples
idoles qu'ils adoraient. Aujourd'hui encore, les nouveaux paiens élévent des idoles, mais de
fagon plus subtile et raffinée, de sorte que I'adoration et I'idoltrie’ de nos contemporains se
cache sous l'apparence de progres, du bien-étre matériel, du plaisir, de la commodité, de
I'oubli quasi total de la vie spirituelle et du destin éternel de 'homme. Saint Paul semble



60

s'adresser a nous, aujourd'hui, lorsqu'il écrit aux Philippiens : pour eux leur dieu, c’est le
ventre ; et ils mettent leur gloire dans ce qui est leur honte, n’ayant de sentiments que pour
les choses de la terre’. C'est l'idolatrie moderne, si subtile qu'elle semble tenter aussi nombre
de chrétiens qui oublient I'immense trésor de la foi, la richesse infinie de 1'amour de Dieu.
Préférer méme les meilleures choses a Dieu est donc une offense a ce premier
commandement du Décalogue, car cela revient a aimer d'une manic¢re désordonnée. Le cas
échéant, I'homme pervertit 'ordre des créatures, en les utilisant pour une fin opposée ou
détournée de celle pour laquelle elles ont été créées. S'il ne tient pas compte de 1'ordre divin
que révele le Décalogue, 'homme ne rencontre plus Dieu dans la création ; il fabrique alors
son propre dieu, flattant, consciemment ou inconsciemment, son égo-isme et son orgueil. Plus
encore, I'homme essaie sottement de se mettre a la place de Dieu, de s'ériger lui-méme en
source de ce qui est bien et de ce qui est mal, tombant dans la tentation a laquelle le démon
soumit nos premiers parents -.vous serez comme des dieux si vous n'obéissez pas aux
commandements de Dieu’. D'ou le besoin (parce que la tentation est réelle pour chaque
homme, pour chaque femme) de nous demander trés souvent, comme dans ce moment de
priere, si Dieu a vraiment la premiere place dans notre vie, s'il est le Bien supréme, qui oriente
notre conduite et nos décisions. Quelle ardeur, par exemple, mettons-nous a le connaitre
chaque fois plus, car personne n'aime ce qu'il ne connait pas ; quelle part de mon emploi du
temps est consacrée a la formation doctrinale-religieuse ? Est-ce que je lutte pour vivre un
détachement effectif des biens, ou est-ce que j'en deviens esclave en les transformant en but
de mes journées ? Tu aimeras le Seigneur ton Dieu... tu n'adoreras que lui: tu l'aimeras
comme il veut étre aimé : en luttant pour &tre fidele a la vocation a laquelle il t'a appelé.

II. Nombreuses sont les raisons d'aimer Dieu. Il nous a sorti du néant et lui-méme nous
gouverne, nous facilite les choses nécessaires pour la vie et la nourriture...°. De plus il nous a
¢levés a l'ordre de la grace et nous a libérés de l'esclavage du péché par la Passion et la Mort
de son Fils Unique, et nous accorde constamment d'innombrables bénéfices et dons: la
dignité d'enfants de Dieu en faisant de nous des temples du Saint-Esprit... Quelle ingratitude
que de rester indifférent a tant d'amour ! Saint Thomas affirme méme que ne pas remercier
Dieu revient & ériger une idole, comme le firent les enfants d'Israél, a la sortie d'Egypte .

L'amour authentique, et plus encore 'amour divin, ennoblit et enrichit toujours I'homme, le
faisant ressembler un peu plus a son Créateur. C'est seulement par I'amour de Dieu que 1'on
atteint la plénitude de la dignité et du bonheur humain ; lorsqu’on s’en écarte, on s’expose a
tomber sous la domination de ses propres passions. N’a-t-on pas dit que ““ le chemin de 'enfer
est déja un enfer ” ? Déja le Prophete Jérémie prévenait ses contemporains, éblouis par les
idoles des nations voisines : les dieux étrangers ne vous concéderont pas de repos °.

Cesser d’aimer Dieu c’est s’engager sur une voie dans laquelle une concession en appelle
une autre, car celui qui offense le Seigneur “ ne s'arréte pas a un péché, mais au contraire est
poussé a consentir a d’autres ; qui commet le péché est esclave du péché (Jn 8, 34). Clest
pourquoi il n'est pas facile d'en sortir, comme disait saint Grégoire : «le péché qui ne s'extirpe
pas par la pénitence, entraine par son propre poids d'autres péchés.» ° ” L'amour de Dieu, en
revanche, mene a la haine du péché et pousse a s'en ¢éloigner, avec l'aide de la grace et la lutte
ascétique, fuyant toute occasion d'offenser Dieu, et a faire pénitence pour les fautes et péchés
de sa vie passée.

Renouvelons fréquemment des actes positifs d'amour et d'adoration de Dieu: en
accompagnant intérieurement chaque génuflexion devant le Tabernacle d'un mot d’amour
pour le Seigneur, en répétant les mots de l'hymne Adoro te devote, ou en récitant
intérieurement le Gloria de la liturgie de la Messe : Nous te louons, nous te bénissons, nous
t'adorons, nous te glorifions, nous te rendons grdce... On manque a 1'amour de Dieu lorsqu'on
ne lui rend pas le culte qui lui est di, lorsque I'on ne prie pas ou que 1'on prie mal ; lorsque



61

nous ne rectifions pas les doutes volontaires contre la foi ; lorsqu'on lit n'importe quoi, des
livres, ou des revues qui blessent la foi et la morale ; lorsque 1'on céde aux superstitions ou
aux doctrines faussement scientifiques qui s'opposent a la foi, qui ne sont que des fruits de
l'ignorance ; lorsque 1'on s'expose, ou on expose les enfants ou d'autres personnes que nous
avons en charge, a des influences nuisibles pour la foi ou la morale ; lorsque nous manquons
de confiance en Dieu, en son pouvoir ou en sa bonté... “ Et voici quel est l'indice pour que
1'ame puisse savoir avec clarté si elle aime Dieu ou non, avec un amour pur. Si elle 1'aime, son
cceur ne se centrera pas en elle-méme, et elle ne sera pas attentive a satisfaire ses golits et ses
convenances. Elle se consacrera a chercher I'honneur et la gloire de Dieu et lui faire plaisir.
Plus elle a de coeur pour elle-méme moins elle en a pour Dieu.'® ” Quant & nous, nous voulons
que notre cceur soit dans le Seigneur et dans les personnes et les tiches que nous réalisons,
pour lui et avec lui.

III. L'amour de Dieu ne s'exprime pas seulement en rendant & Dieu le culte qui lui est di,
surtout dans la sainte Messe ; il doit embrasser tous les aspects de la vie de 'homme. Nous
aimons Dieu a travers le travail bien fait, 'accomplissement fidéle de nos devoirs dans la
famille, dans I'entreprise, dans la société¢ ; avec les pensées, avec le cceur, avec le
comportement extérieur propre a un enfant de Dieu... Adorer, rendre gloire a Dieu, ce n'est
pas une activité de plus parmi d'autres diverses, mais la finalité dernic¢re de toutes nos actions,
méme des plus banales : soit que vous mangiez, soit que vous buviez, et quoi que vous fassiez,
faites tout pour la gloire de Dieu''. Cela revient a tout faire, au moins a désirer tout faire,
pour plaire a Dieu, c'est-a-dire a agir avec droiture d'intention.

L'amour de Dieu et le vrai amour du prochain s'alimentent dans la pri¢re et dans les
sacrements, dans la lutte constante contre nos défauts, dans 1'effort pour demeurer en présence
de Dieu tout au long du jour. C'est particuliérement vrai de la sainte Eucharistie qui est la
source ou s'alimente continuellement notre amour du Seigneur. Ainsi nous pourrons dire, avec
les paroles de VAdoro te dévote : je t'adore, Seigneur..., a toi mon cceur se soumet tout entier.

Demandons-nous souvent, pendant la journée : ou se trouve mon cceur maintenant ? Vierge
Marie, apprends-moi a placer mon cceur en Dieu et a trouver des industries humaines qui
m'aident a penser souvent a lui, a I'aimer et a 1'adorer.

1. Mc 12, 28-34. — 2. Cf. Jer 2, 13. — 3. CONCILE VATICAN II, Apostolicam Actuositatem, 1. — 4. Ph 3, 19. — 5. Gen 3, 5.
— 6. CATECHISME ROMAIN, III, 29 — 7. Cf. SAINT THOMAS, Le double précepte de la charité, 1. — 8. Jer 16, 13. — 9.
SAINT THOMAS, toc. cit. — 10. SAINT JEAN DE LA CROIX, Cantique spirituel, 9,5. — 11. 1 Cor 10, 31.

9° SEMAINE. VENDREDI

26. L'ANGE GARDIEN

— La présence continuelle de I'ange gardien.

— La dévotion envers I'ange gardien. Son aide dans la vie ordinaire et dans l'apostolat.
— Son aide dans la vie intérieure.

I. Dieu voulut, en plus de la création du monde visible et de 'homme, répandre sa bonté en
créant les anges, créatures exclusivement spirituelles, d'une trés grande perfection.

Les anges, purs esprits, sans composition de matiére ou de corps, sont les créatures les plus
parfaites de la création. D'une part leur intelligence procéde avec une simplicité et une
perspicacité que 'homme n'a pas, ce qui donne a leur volonté une plus grande perfection.
D'autre part, puisqu'ils ont été €levés a la vision béatifique, ce sont des créatures glorifiées qui
voient Dieu face a face. Cette plus grande excellence, de nature et de grace, fait des anges les
ministres ordinaires de Dieu — qui aime se servir habituellement de causes secondes pour
gouverner le monde —, et leur permet d'avoir une influence sur les hommes et les étres



62

inférieurs. “ Le nom que la sainte Ecriture leur attribue indique que la Révélation insiste
davantage sur la vérité concernant les tdches des anges envers les hommes : ange veut dire, en
effet, messager. '

De nombreux passages du Nouveau et de 1'Ancien Testament parlent d'eux, et révélent que
leur présence est inséparable de I'action salvatrice de Dieu en faveur des hommes®. En plus
d'intervenir dans des événements singuliers de I'histoire humaine, les anges agissent
continuellement dans la vie personnelle des hommes, car “ la providence de Dieu a donné aux
anges la mission de garder le genre humain et de secourir chaque homme® . Ils sont une
preuve de plus de la bonté divine envers nous, et c'est pourquoi ils secourent, encouragent,
réconfortent et appellent au bien, a la confiance et a la sérénité de celui qui leur est confié.

Un livre entier de I'Ancien Testament raconte 1'aide que I'archange saint Raphaél apporta a
la famille de Tobie®. Sans révéler sa condition angélique, il accompagne le jeune Tobie dans
un long et difficile voyage, le conseille et lui rend d'inestimables services. C'est a la fin du
récit, qu'il se présente : je suis Raphaél, un des sept anges qui se tiennent et entrent dans la
gloire du Seigneur’. Le Seigneur connaissait bien la conduite honnéte de cette famille : Quand
vous priiez (...) je présentais votre priere devant la gloire du Seigneur, et de méme, quand tu
ensevelissais les morts. Quand tu n’hésitais pas a recouvrir un mort (...) je fus envoyé vers
toi°.

Notre vie est aussi un long chemin, et a la fin de celui-ci, lorsqu'avec l'aide de la grace nous
serons dans la maison de Dieu notre Pére, 1'ange gardien pourra aussi nous dire : “ j'étais avec
toi 7. Les anges gardiens ont en effet la mission d'aider chaque homme a atteindre le but
surnaturel auquel Dieu l'a appelé. Voici que j'envoie un ange devant toi, dit le Seigneur a
Moise, pour te garder dans le chemin et pour t'introduire au lieu que j'ai préparé’.

Remercions le Seigneur de nous avoir confiés a ces princes du Ciel si intelligents et si
efficaces dans leur conduite. Manifestons-leur fréquemment l'estime que nous avons pour
eux.

II. Les Actes des Apdtres témoignent a plusieurs reprises de la sollicitude des anges pour
I'homme : la libération des apdtres de la prison, et surtout celle de Pierre menacé de mort par
Hérode ; ou l'intervention d'un ange dans la conversion de Corneille et de sa famille, ou la
conduite du diacre Philippe jusqu'au ministre de la reine Candace, sur le chemin de Jérusalem
a Gaza®.

Le Pape Jean-Paul II rappelle ces faits pour illustrer sa catéchese sur les anges: “ On
comprend comment la conscience de 1'Eglise a pu se persuader de I'importance du ministére
des anges auprés des hommes. C'est pourquoi I'Eglise confesse sa foi en les anges gardiens,
en les vénérant dans la liturgie avec une féte spéciale, et en recommandant le recours fréquent
a leur protection par la priere, comme dans l'invocation de /’Ange de Dieu. Cette priére semble
thésauriser les belles paroles de saint Basile : Tout fidele a prés de lui un ange comme tuteur
et pasteur, pour le mener a la vie.” ”

Cette priere a [/'Ange de Dieu, que les chrétiens apprennent généralement de leurs parents,
est, avec quelques variantes : Ange de Dieu, tu es mon gardien, éclaire-moi, garde-moi.
Gouverne-moi, la bonté céleste m'a confié a toi. Amen. Cette bréve priére si profitable aux
enfants l'est toujours davantage au fil des années car l'on ne peut jamais véritablement se
passer du besoin de protection et de secours. Cela est si vrai que lorsqu'on fréquente
habituellement son ange gardien pendant la journée on est surpris de sentir sa présence et de
recevoir de lui tant de petits services. Outre 1'aide spirituelle, qui est son premier souci, l'ange
gardien secourt aussi dans les petits besoins de la vie ordinaire : retrouver quelque chose, se
rappeler une affaire d'importance, €tre ponctuels... Quand il s'agit de servir la gloire de Dieu,
— et tout ce qui est humainement droit peut étre ordonné et dirigé ainsi — ’ange gardien est
toujours disponible pour préter son aide '°.



63

Nous pouvons aussi avoir des relations avec les anges gardiens de nos amis,
particulierement pour les approcher du Seigneur ou pour éviter qu'ils s'éloignent de lui: en
suggérant un changement de conversation, en leur facilitant le chemin vers le sacrement de
Pénitence ou un moyen de formation ascétique ou doctrinal...

La piété chrétienne consideére depuis longtemps que les anges adorent constamment Jésus
dans le tres saint Sacrement, et qu'ils ne le laissent jamais seul. L'art chrétien, recueillant ainsi
la piété populaire, les a trés souvent représentés entourant par exemple les ostensoirs, le
visage voilé par leurs ailes, se considérant indignes d'étre en sa présence. Sa majesté est si
grande ! Demandons-leur, en ce moment de priére, de nous apprendre a fréquenter Jésus
réellement présent dans le Tabernacle, avec plus d'amour et de révérence.

III. Malgré la perfection de leur nature spirituelle, les anges n'ont ni la sagesse ni les
pouvoirs divins ; ils ne peuvent donc lire a I'intérieur des consciences, car leur savoir n'est pas
illimité. C'est pourquoi il faut que nous leur fassions connaitre nos besoins dans chaque
occasion. Il suffit d'une pensée intérieure, car leur intelligence est capable de connaitre ce que
nous imaginons et pensons explicitement. Nous tirerons grand fruit de I'amitié avec nos anges
gardiens.

Il est clair que ces rapports avec l'ange gardien sont moins palpables que ceux que l'on a
avec un ami de la terre, mais leur efficacité est beaucoup plus grande. Ses conseils viennent
de Dieu et pénetrent plus profondément que la voix humaine ; sa capacité¢ d'écouter et de
comprendre est incomparablement supérieure a celle du meilleur ami ; non seulement parce
qu'il est continuellement a nos co6tés, mais encore parce qu'il nous pénetre beaucoup plus
profondément.

L'aide qu'il peut préter dans la vie intérieure est treés précieuse : il peut faciliter la piété,
guider la pricre mentale et les pri¢res vocales, et surtout maintenir I'dme en présence de Dieu.
Notre ange gardien mettra par exemple un frein a notre imagination si nous le lui demandons,
quand elle persiste a nous détourner du travail ou du dialogue avec Dieu. Il nous suggérera
d'une certaine maniere des résolutions pour nous améliorer, ou une maniere simple et pratique
de concrétiser un bon désir qui jusqu'alors n'avait pas été mis en pratique. Pensons enfin a lui
demander, pleins de confiance, de prier pour nous le Seigneur, de lui dire ce que notre
maladresse, ne sait pas exprimer " de nous suggérer, dans la direction spirituelle, les mots
appropriés pour vivre pleinement la simplicité et la sincérité, aprés avoir fait avec lui I'examen
de conscience. Ces rapports avec lui nous rendront plus sereins.

La mission de l'ange gardien commence sur terre, mais aura son accomplissement au Ciel,
car son amitié est destinée a durer éternellement ; elle est si intime, personnelle et surnaturelle
qu'elle demeurera dans le Ciel. “ Ce sera lui qui, a I'heure de ton jugement particulier,
rappellera les attentions que tu auras eues pour Notre Seigneur, tout au long de ta vie. Plus
encore : lorsque tu te sentiras perdu devant les terribles accusations de l'ennemi, ton Ange
présentera les ¢lans intimes de ton cceur (peut-étre les as-tu toi-méme oubliés), ces
manifestations d'amour que tu as adressées a Dieu le Pére, a Dieu le Fils, a Dieu le Saint-
Esprit.

“ N'oublie donc jamais la présence de ton Ange Gardien, et ce Prince du Ciel ne
t'abandonnera ni maintenant, ni au moment décisif. 12 11 sera notre meilleur ami ici sur terre
et plus tard dans 1'éternité.

1. JEAN-PAUL 11, Audience générale, 30 juillet 1986. — 2. Cf. IDEM, Audience générale, 9 juillet 1986. — 3. CATECHISME
ROMAIN, IV, 9, n. 4. — 4. Cf. Premieére lecture de la Messe. Années impaires. Tob 11, 5-17. — 5. Tob 12,15. — 6. Cf. Tob 12, 12-
14. — 7. Ex 23,20. — 8. Cf. Ac 5,18-20;12,5-10; 10,3-8 ; 8, 26 et s. — 9. JEAN-PAUL 11, Audience générale, 6 aotit 1986. — 10.
Cf. G. HUBER, Mon ange marchera devant toi. — 11. Cf. SAINT J.ESCRIVA, Forge, n. 272. — 12. IDEM, Sillon, n. 693.



64

9° SEMAINE. SAMEDI

27. LA VALEUR DES PETITES CHOSES

— L'aumone de la pauvre veuve.

— C'est 'amour qui donne la mesure de tout. La tiédeur
— La sainteté est un tissu de petites choses.

I. Dans I'Evangile de la Messe !, saint Marc raconte que Jésus, assis en face du tronc du
Temple, observait les gens qui y déposaient de l'argent. La scéne a lieu sur ’'un des parvis,
dans ce qu'on appelait la salle du trésor ou salle des offrandes. Les jours de la Passion étaient
déja proches.

Le Seigneur ne dit rien des nombreuses personnes qui faisaient d'importantes aumones.
Mais il voit une femme qui s'approche, avec la tenue typique des veuves, et manifestement
pauvre. Elle avait peut-étre attendu que l'attroupement disparaisse, et dépose deux petites
pi¢ces dans le tronc. Il n'y en avait pas de moindre valeur parmi les monnaies en circulation.
Saint Marc le précise pour les lecteurs non juifs & qui s'adresse particuliérement son Evangile.
I1 veut attirer l'attention de tous sur l'infime valeur qu'elles représentaient. Pour les hommes
cette aumone avait trés peu de valeur : un quadrant, c'est-a-dire un quart d’as, lequel ne valait
que le seizieme d'un denier, qui constituait la premiére unité et était le salaire journalier d'un
travailleur des champs. Avec un quadrant on pouvait acheter bien peu de choses. Si quelqu'un
avait fait une liste des offrandes qui se firent ce jour-la dans le Temple, il aurait peut-étre
pensé qu'il ne valait pas la peine de comptabiliser 'aumone de cette femme. Et pourtant, elle
est la plus importante ! Elle est si agréable a Dieu que Jésus convoque ses disciples dispersés
aux alentours pour leur montrer cette veuve en exemple. Ces pieces de cuivre n’ont presque
pas fait de bruit, mais Jésus voit clairement I'amour sans paroles de cette femme qui donnait a
Dieu toutes ses économies. Amen, je vous le dis : cette pauvre veuve a mis dans le tronc plus
que tout le monde. Car tous, ils ont donné de leur superflu, mais elle, de son indigence : elle a
donné tout ce qu'elle avait pour vivre’.

Comme il est fréquent que ce qui nous semble important différe de ce qui l'est pour Dieu !
Nous voyons les choses autrement. D'habitude nous nous laissons impressionner par ce qui est
grand, voyant, surprenant. Dieu, lui, s'émeut des petites attentions remplies d'amour qui sont a
la portée de tous, 'Evangile nous en a laissé d'abondants témoignages. Les événements que
nous considérons de la plus grande importance le touchent également, a condition qu'ils soient
réalisés avec la méme droiture, la méme humilit¢ et le méme amour. Les apodtres, qui
deviendront les piliers de I'Eglise, n'oubliérent pas la legon de cette journée. Cette femme
nous a montré le chemin du cceur de Dieu : il se laisse toucher par 'amour que 1'on met a faire
ce qui est a notre portée, les petites choses. ““ N'as-tu pas observé que I'amour humain est tout
en «petites choses» ? — Eh bien, I'Amour divin est, lui aussi, dans les petites choses.’ ”
Apprenons aussi dans ce passage de 'Evangile la vraie valeur des choses. Nous pouvons
transformer tout événement, bien qu'il paraisse sans importance, en quelque chose de tres
agréable a Dieu, et donc véritablement précieux, car seul ce qui est agréable a Dieu a une
réelle valeur, vraie et éternelle. Ecoutons saint Francois de Sales : ““ Peu souvent s'offrent a
nous de grandes occasions de servir Dieu, mais des petites continuellement. Comprends alors
que celui qui sera fidéle dans ce qui est peu sera constitué¢ sur beaucoup. Fais donc toutes
choses en I'honneur de Dieu et tu les feras toutes bien : soit que tu manges, soit que tu boives,
soit que tu dormes, soit que tu t'amuses, soit que tu fasses tourner la broche, si tu sais profiter
de ces trésors tu avanceras beaucoup aux yeux de Dieu en réalisant tout cela parce qu'ainsi
Dieu veut que tu le fasses.* ”

II. Ce qui rend parfait un travail et, par conséquent digne d'étre offert au Seigneur, c'est
I'amour que 1’on met a le réaliser, jusque dans les plus petits détails. Il ne suffit pas de faire



65

quelque chose de bon (travailler prier...), il faut bien le faire. Pour qu'il y ait vertu, dit saint
Thomas d'Aquin, il faut considérer deux choses : ce qui est fait et la fagon de le faire’. Cet
esprit de finition, de retouche, le coup de pinceau qui transforme le travail et un chef d'ceuvre.
Au contraire le travail baclé, négligé et mal achevé, est le signe de la langueur spirituelle, de
la tiédeur du chrétien qui oublie que c'est dans son travail de chaque jour qu'il doit se
sanctifier : je connais tes ceuvres. Je sais que tu passes pour étre en vie, alors que tu es mort
(...). Non, je n'ai pas trouvé que tu te sois acquitté de tes ceuvres devant mon Dieu’. Le soin
des petites choses est exigé par la nature méme de la vocation chrétienne : /'imitation de Jésus
dans les années de Nazareth, ces longues années de travail, de vie de famille, de relations
d'amitié avec les gens de son village. Mettre de l'amour pour Dieu dans ce qui est petit
demande attention, sacrifice et générosité. Un petit détail isolé peut ne pas avoir d'importance,
mais “ ce qui est petit, est petit ; mais celui qui est fidéle dans ce qui est peu, celui-ci est
grand’ ",

C'est l'amour qui donne de l'importance a ce qui est petit®. Sans cet amour, le soin des
détails n'aurait pas de sens et deviendrait vite manie ou pharisaisme. C'est ce que Jésus
reprochait aux pharisiens qui payaient la dime de la menthe, de I'aneth et du cumin, mais
oubliaient les points les plus essentiels de la Loi, de la justice et de la miséricorde. Bien que
ce que nous pouvons offrir nous semble insignifiant, comme l'aumoéne de cette pauvre veuve,
il acquiert une grande valeur si nous le déposons sur l'autel et 1'unissons a l'offrande que le
Seigneur Jésus fait de lui-méme au Pére. Alors, “ notre humble don — insignifiant en soi,
comme l'huile de la veuve de Sarepta ou l'obole de la pauvre veuve — devient acceptable aux
yeux de Dieu par son union a l'oblation de Jésus’ .

L'un des symptomes les plus clairs de la tiédeur, est la négligence des détails dans la vie de
piété, dans le travail, dans la lutte ascétique ; c'est en négligeant ce qui est petit que 1'on finit
par négliger aussi ce qui est grand. “ Le malheur est d'autant plus funeste et incurable que
lorsqu'on glisse vers la profondeur on ne le remarque qu'a peine, et on le reconnait avec une
plus grande lenteur (...). Il est évident pour tout le monde qu'avec cet état 'on donne un coup
mortel & la vie de l'esprit.'” ” En revanche, l'ingéniosité, le zéle et l'effort pour trouver en tout
une occasion d'amour de Dieu et de service aux autres sont une manifestation claire d'une vie
intérieure vivante.

III. Le Seigneur n'est pas indifférent & un amour fidéle dans les détails. Il n'est pas
indifférent, par exemple, a la visite que nous lui rendons lorsque nous entrons dans une église
ou passons devant elle ; a I'effort pour étre ponctuels a la sainte Messe ; au soin mis a faire
une génuflexion devant le tabernacle ; a la tenue et au recueillement que nous gardons en sa
présence... Lorsque 1'on voit quelqu'un fléchir avec dévotion le genou devant le tabernacle, ne
pense-t-on pas : il a la foi et il aime Dieu''; Ce geste d'adoration devient en lui-méme un
apostolat. “ Il pourra vous sembler peut-étre que la Liturgie est faite de petites choses :
attitude du corps, génuflexions, inclinations de téte, mouvement de l'encensoir, du missel, des
burettes. C'est alors qu'il faut se rappeler les paroles du Christ dans I'Evangile : qui est fidéle
pour de petites choses est fidele aussi pour les grandes (Lc 16, 10). D'autre part, rien n'est petit
dans la sainte Liturgie, quand on pense a la grandeur de celui a qui elle s'adresse. '* 7

L'esprit de pénitence se concrétise d'ordinaire en de petits sacrifices offerts tout au long de la
journée : lutte persévérante dans l'examen particulier, sobriété¢ dans les repas, ponctualité,
affabilité dans nos relations, persévérance méme si elle nous devient cotiteuse et ne peut plus
s'appuyer sur l'enthousiasme humain, ordre et soin des instruments de travail, gratitude devant
ce qu'on nous sert a table sans se laisser aller aux caprices...

Pour vivre la charité avec plus de délicatesse il faudra aussi aller jusqu'aux détails petits et
insignifiants de la vie en commun quotidienne. “ Ton devoir de fraternité a 1'égard de toutes
les ames te fera exercer, sans qu'elles le remarquent, «l'apostolat des petites choses» : aie le



66

désir de les servir, pour leur rendre ce chemin plus aimable.'? ” Par exemple, en oubliant tes
préoccupations personnelles pour t'occuper de ceux qui vivent avec toi, en t'intéressant
réellement a ce qu'ils racontent ; en ne te fichant pas pour des broutilles ; en mortifiant ta
susceptibilité ; en soulageant tes amis par une multitude de petits services ; en priant pour
eux ; en étant positif, cordial et joyeux... autant de choses qui sont a la portée de tous.

Etre attentifs aux petites choses, c'est vivre trés intensément chaque journée, chaque instant,
conscient que l'on prépare l'éternité. Sainte Marie, Mere de Dieu, priez pour nous...
maintenant, et a chaque instant de notre vie.

1. Mc 12, 38-44. — 2. Mc 12, 43-44— 3. SAINT J. ESCRIVA, Chemin, n. 824— 4. SAINT FRANCOIS DE SALES,
Introduction a la vie dévote, 111, 34. — 5. Cf. SAINT THOMAS, IV, a. 19. — 6. Ap 3, 1-2. — 7. SAINT AUGUSTIN, Sur la doctrine
chrétienne, 14,35. — 8. Cf. SAINT J. ESCRIVA, o. ¢, n. 814. — 9. JEAN-PAUL II, Homélie a Barcelone, I novembre 1982.— 10.
B. BAUR, La confession fréquente. — 11. PAUL VI, Allocution, 30 mai 1967. — 12. SAINT J. ESCRIVA, Sillon, n. 737.



